
Bihar Joga Klub 

 

Joga bilten 
Broj 36, mart 2020. 

 

 

Izdaje: Bihar joga klub, Radoja Domanovića 4, Beograd 

Tel.: 064 046 7216,  064 491 2868 

Mail: biharjogaklub@gmail.com 

Web: www.jogabeograd.com 

Facebook:  BIHAR JOGA KLUB 

JOGA BILTEN je delo članova „Bihar joga kluba“ i drugih sledbenika Biharske škole joge. Prevodi, priprema i 

distribucija su u potpunosti plod zajedničke karma joge. 

Više informacija o Biharskoj školi joge možete naći na: www.biharyoga.net i www.syae.eu 

mailto:biharjogaklub@gmail.com
http://www.jogabeograd.com/
http://www.biharyoga.net/


Bihar Joga Klub 

 
 

Sadržaj 

 

Rađa joga sutre ………………………………….………………………………………………………………………3 

Rađa joga prema Patanđaliju ……………………………………………………………………….…………….8 

Čišćenje je prvi korak ………………………………………………………………………………………………..13 

Moja iskustva u jogi – Patnja – prikriveni blagoslov ……………………………………………………16 

  



Bihar Joga Klub 

 

„Rađa joga sutre“ u svakodnevnoj vežbi joge 

Svami Satjananda Sarasvati 
 (Yoga Magazine, april 1982.) 

 

Autorsko pravo pripada „Yoga Magazine“, prevedeno i objavljeno uz dozvolu Biharske škole joge, Mungir, Indija 

 

 

atanđalijeve Rađa joga sutre su podeljene 

u četiri poglavlja. Jedno od poglavlja je 

poznato pod nazivom Sadhana pada. 

Sadhana je sanskritska reč, koja znači usavršiti 

nesavršen um. Onako kako se dresira divlji konj, 

tako se u jogi kontroliše divlji i nezreli um.  

Tokom evolucije um se ispoljio u ljudskoj formi, 

ali taj um ni u kom slučaju nije ni savršen ni 

pouzdan. Iako je um dar prirode, on ima svoja 

ograničenja. Um je zavisan od čula jer od njih 

prima informacije i podsticaje. Stoga, rađa Joga 

sutre tvrde da ovaj nesavršen um može postati 

savršeniji i efikasniji kroz praktikovanje sadhane.  

Predstaviću vam tri elementa koja su najvažnija 

kada govorimo o usavršavanju ljudskog uma. 

Onaj ko radi sadhanu je poznat kao sadhak. Ono 

što sadhaka vežba se zove sadhana. Kad se 

sadhana usavrši i počne da daje rezultate, 

postignuće do koga se dođe je poznato kao sidhi. 

Uglavnom se tumače kao psihička postignuća, ali 

se ovde odnose samo na usavršavanje uma. 

Vežbanje pranajama 

U rađa Joga sutrama Patanđali predlaže različite 

vežbe za svakodnevnu sadhanu. On govori i o  

asanama, pranajamama, koncentraciji i 

meditaciji. Nije dovoljno aspirantu predstaviti  

samo filozofski aspekt. Filozofija je neophodna za 

razumevanje, ali ne i za praksu. Vežba je ona 

prekretnica posle koje počinjemo da radimo 

nešto na određeni način.  

Zatim Patanđali govori o pranajami. Udah i izdah 

su deo pranajame, ali je Patanđali određeniji u 

vezi same definicije pranajame. On sam 

međuprostor između udaha i izdaha definiše kao 

pranajamu, što znači da kada zadržavamo dah mi 

zapravo tada praktikujemo pranajamu. Stoga se 

aspirant mora spremiti da izvežba zadržavanje 

daha bez ikakvih neželjenih posledica. 

Zadržavanje daha, koje nazivamo kumbhaka, 

utiče na nervni sistem, mozak, respiratorni 

sistem, kao i na sve ostale sisteme u telu. To je 

upravo ono što nam naučnici govore poslednjih 

dvadesetak godina, ali Patanđali u vezi s tim ima 

jednu posebnu napomenu. On kaže da kada 

uspete da usavršite pranajamu, tada ćete ukloniti 

i veo koji skriva svetlost. 

Zadržavanje daha je pranajama; to je prva 

definicija. Kada vežbate pranajamu, tog trenutka 

vi utičete na svest. Kada se utiče na svest, uklanja 

se veo i svetlost se pojavljuje. Ova svetlost nije 

P 



Bihar Joga Klub 

 
svetlost koja dolazi spolja, svetlost koju vidite 

čulima. To je ona svetlost kojom postajete 

slobodni od svih životnih patnji, a poznata je kao 

prosvetljenje. Stoga, kada govorimo o 

svakodnevnom vežbanju joge, treba da 

zapamtimo da je u pranajami neophodno da 

usavršimo zadržavanje daha. 

U Patanđalijevim rađa Joga sutrama ne pominje 

se direktno koji se odnosa i razmera koristi u 

vežbi pranajame, ali u drugim joga tekstovima, 

kao što su Hatha joga pradipika, Gorakša 

samhita, Vigjana bhairava tantra, postoje brojne 

reference koje se odnose na razmere u 

pranajami. Ovi tekstovi jasno navode kako treba 

vežbati pranajamu. Pranajama nije samo udisanje 

kiseonika. To je sistematična nauka koja vodi do 

prosvetljenja. U Joga sutrama jasno je navedeno 

da se pranajamom uklanja veo i pojavljuje 

svetlost. Stoga je neophodno da se vežbe hatha 

joge integrišu u praksu pranajame.   

Prema hatha jogi u pranajamu treba da bude 

uključene tri bandhe: đalandara bandha (blokada 

bradom), udijana bandha (kontrakcija 

abdomena), i mula bandha (kontrakcija 

perineuma). Pored ovoga je potrebno naučiti u 

kom odnosu i u kojoj proporciji se zadržava dah 

između svakog udaha i izdaha. Za početnike 

odnos je 1:1:2, nastavlja se sa odnosom 1:2:2, a 

potom se napreduje do odnosa 1:4:2. Kada se 

dostigne odnos 1:4:2, dodaje se još jedan 

element u razmeru daha, a to je: 1:4:2:2. 

Poslednje dodato je zadržavanje daha van pluća, 

spoljašnja kumbaka. Vežbanjem i održavanjem 

ove razmere u pranajami, može se postići 

buđenje prane, tj. pranične sile u vama. 

Kako izabrati predmet na koji da se vežba 

koncentracija  

U Patanđalijevim Joga sutrama dosta se govori o 

koncentraciji. Kada uspete da zadržite um na 

jednoj tački određeni vremenski period, to se 

zove koncentracija (dharana). Ako ste u stanju da 

zadržite pojam cveta u umu neko određeno 

vreme, onda govorimo o tome da je um postigao 

stanje koncentracije.  

Postoji jasna razlika između pratjahare i 

koncentracije. Pratjahara je praksa kojom 

pokušavamo da izolujemo um od čulnih 

stimulacija. Stoga, stanje koncentracije postaje 

savršeno i kompletno samo ukoliko je i pratjahara 

dobro uvežbana. Kada pokušavate da izolujete 

um od čula, u početku će se često javljati 

odvraćanje pažnje. Svaki put „ćita vriti“ ili 

mentalni obrasci postaju isprekidani i poremete 

se usled uticaja čula na um, pri čemu um, koji je 

postao toliko zavistan od čula, nastavlja da 

prihvata ova uznemiravanja. Na taj način, 

pranajama takođe postaje i vežba pratjahare. 

Pored ovoga, Patanđali govori o mnogim drugim 

vežbama pratjahare. Možete se koncentrisati na 

bilo kog velikog sveca, na bilo koji oblik svetlosti, 

na bilo koji zvuk, ili na sopstveni proces mišljenja, 

ili na štagod želite.  

Međutim, ovde jedna stvar postaje sasvim jasna. 

Na početku duhovne prakse nije neophodno da 

se izabere neki religiozni simbol za predmet 

koncentracije. Umesto toga može ponekad da se 

koristi za koncentraciju i neka jaka misao koja 

ostavlja snažan utisak na um, s obzirom na to da 

nema koristi od borbe sa umom. Tokom 

meditacije možete pokušati da mislite o 



Bihar Joga Klub 

 
religioznom simbolu, ali um se neće složiti sa 

time, zato što ako ste vaspitavani na određeni 

način, um je time postao uslovljen. Stoga kada 

pokušate da se koncentrišete na nešto strano 

tom uslovljenom načinu mišljenja, um će se samo 

izmigoljiti. Kada razmišljate o običnim 

svakodnevnim stvarima, neće biti uznemirenja, 

međutim, ako pokušate da se koncentrišete na 

neki religiozni simbol, uznemirenost uma i 

konfrontacija počinju. Veoma je važno znati da je 

kada se radi sadhana može biti samo minimalne 

konfrontacije u umu. Nema koristi 

od borbe sa sopstvenim umom. 

Ko se sa kim bori? Ne postoje dva 

uma; svest je jedna, ali zarad 

raznovrsnosti, postoje različiti 

vritiji, obrasci ili oscilacije u umu. 

Kada se suprotsavljate sebi, 

stvarate svađu među 

sospstvenim vritijima. A kada ta 

konfrontacija među sopstvenim 

vritijima postane intenzivna, 

onda ćete imate šizofrene ispade. 

Ukoliko posetite neku mentalnu 

bolnicu, videćete ono o čemu 

govorim. Razgovarao sam sa stotinama 

pacijenata sa mentalnim problemima i praktično 

su svi bili žrtve sopstvenog uma. 

Patanđali je veoma obzriv u vezi sa ovim, o čemu 

govori u jednoj predivnoj sutri (Samadhi pada: 

39), koju citiram: „Jatha abhimata dhjanat va", 

što znači:  „Ukoliko niste u stanju da se 

koncentrišete na neki od predloženih načina, 

onda izaberite neki svoj.”   

Važno je da simbol bude tako upečatljiv da se um 

potpuno stopi sa njim. Kada ovako postupate, 

veoma lako možete ući u stanje meditacije 

(dhjana). 

Sanjam:  usavršavanje uma 

U rađa jogi postoje tri koraka, koja kulminiraju 

prosvetljenjem: dharana, dhjana i samadhi. 

Dharana je sposobnost uma da se zadrži na 

jednom pojmu; dhjana znači potpuno fokusiranu 

svesnost, bez osciliranja pažnje, na taj određeni 

pojam. Na primer, ako se koncentrišete na cvet i 

u stanju ste da zadržite cvet u umu neko 

određeno vreme, ali niste u stanju da 

zaboravite na sebe, i još uvek ste 

svesni vremena i prostora. To je 

poznato kao dharana ili stanje 

koncentracije. 

Kada ste u stanju da zadržite pojam 

cveta u umu, ali niste više svesni sebe, 

ni toka vežbe, to je poznato kao 

dhjana ili stanje meditacije. Kada ste 

u stanju da zadržite pojam cveta u 

umu, a istovremeno cvet u vama 

postane unutrašnje iskustvo, tako da 

nema razlike između spoljašnjeg 

cveta i iskustvenog cveta, kada su oba cveta ista, 

to stanje je poznato kao samadhi. Kada se 

istovremeno praktikuju sva tri koraka, to se 

naziva sanjama. 

Kada se dharana, dhjana i samadhi postignu 

zajedno i istovremeno, to stanje nazivamo 

sanjam. Kada ste u stanju da izvedete sva tri 

koraka zajedno, tada će um postati kreativan, 

konstruktivan i sposoban. Tada postaje moguće 

zadržati bilo koju ideju u umu sa većom snagom, 



Bihar Joga Klub 

 
i nema više u umu prepreka, ograničenja  

njegovim sposobnostima. 

Savršen um koji je sposoban da razmislja o cvetu, 

može takođe da misli i o suncu. Kada postignete 

sanjam, onda vežbu možete primeniti na različite 

simbole. Možete praktikovati sanjam na sunce, 

na misli o drugima, na kurma nadi koji se nalazi u 

blizini tiroidne žlezde, na svoj lik, ili na težinu 

odnosno lakoću svog tela. Pošto je um postao 

veoma sposoban i efikasan, sada možete da 

vežbate na bilo kom objektu. 

Kada um dostigne savršenstvo u sanjamu, tada se 

postižu i sidhiji, što znači savršenstvo. Stoga je 

potrebno da se u svakodnevnoj praksi ove stvari 

integrišu sledstveno i sistematično. 

Jantra, mantra i mandala 

Tokom niza godina sam 

razmišljao o podesnim 

simbolima za vežbu 

koncentracije i shvatio da 

postoje milioni simbola. Svi 

simboli su zapravo povezani sa 

našim arhetipovima. Imamo 

sopstvene samskare, naš sopstveni mentalni 

sklop. Naš um je sastavljen od miliona 

arhetipova. Na te arhetipove ne možemo uticati 

samo preko verskih simbola. Po mom mišljenju, 

na njih se može najbolje uticati tantričkim 

simbolima: preko jantre, mantre i mandale.  

Na primer, pokušajte da se koncentrišete na 

muladara čakru i na jantru i biđa mantru 

muladhara čakre. Ukoliko to ne deluje, 

koncentrišete se na svadistana čakru, i na njenu 

jantru i mantru. Ukoliko ne deluje, pređite na 

manipura čakru, anahata, višudi ili ađna čakru. 

Naravno da neke od čakri neće reagovati, s 

obzirom na to da smo svi ljudska bića u procesu 

razvoja. Ukoliko vas je evolucija odvela dalje od 

manipura čakre, a pokušavate da se 

koncentrišete na muladara čakru, onda svakako 

nećete imati uspeha. Stoga mora guru da vam 

pomogne, koji je probudio unutrašnje znanje o 

različitim čakrama i njihovim jantrama i biđa 

mantrama.  

Kada karma napravi blokadu 

Svi su iskreni, svi rade naporno, ali se uspeh ne 

dešava većini ljudi. Gde je blokada? To je ono o 

čemu nikada nismo razmišljali. Šta će se desiti 

ukoliko upalite sveću, a potom otvorite sve 

prozore i uključite nekoliko 

ventilatora? Plamen nikada neće biti 

miran i stabilan. I šta god da uradite 

on će se brzo ugasiti. To je ono što 

nam se svima dešava u 

svakodnevnom životu. Postoji 

unutrašnje svetlo, ali ono neprekidno 

treperi, bledi i nestaje. Usled mnoštva 

životnih oluja to unutrašnje svetlo ne 

može da gori stabilno. Šta onda radi 

mudar čovek? On isključi ventilator i zatvori sve 

prozore kako bi obezbedio konstantnu i stabilnu 

svetlost. 

Blokadu nije teško razumeti. Naša sopstvena 

ličnost je stvara, koja je pod uticajem samskara, a 

samskare su pod uticajem naše karme. Prvo ove 

samskare mora da se pročiste, ali ne možete bilo 

kojom običnom metodom da istrošite svoju 

karmu. Možete da činite dobra dela, dela 

milosrđa, ali time nećete dotaći karmu. Možete 



Bihar Joga Klub 

 
služiti siromašne, ali to neće uticati na vašu 

sudbinu. Radite sve što smatrate dobrim delima, 

filantropskim i altruističkim, to je sve samo 

spoljašnjost, fasada. Ništa od toga što radite ne 

prodire dovoljno duboko u vaš unutrašnji život. 

Život je veoma misteriozan. I sam sam ponekad 

začuđen. Ali kuda god da pogledam, ja vidim 

samo bezgraničnost. Ljudima je teško čak i da 

prestanu sa navikom kao što je pušenje. Sreo sam 

mnogo izuzetnih socijalnih radnika koji su 

kompulzivni pušači. Kada sam ih pitao zašto ne 

prestanu sa time, rekli bi: „Ne možemo, ne 

znamo na koji način“. I tako dođete do trenutka 

kada su vam potrebne tantričke prakse. 

Paljenjem čak i najmanje vatre, možete u trenu 

spaliti gomilu pamuka. Na sličan način, tantričke 

prakse pomažu da se um oslobodi i ličnost 

koriguje, a korigujući svoju ličnost, indirektno 

pomažete razvoju sanjama.  

Jednom prilikom dok sam radio sanjam, iznenada 

sam se setio nekoga ko mi je bio veoma drag. 

Odmah se moj sanjam potpuno raspao. Otišao 

sam tako visoko, i iznenada sam se našao na 

zemlji. Zašto? Zato što nisam očistio tu samskaru 

u svom umu, te se ona pojavila u visinama 

sanjama. Posle toga sam rešio da očistim tu 

samskaru, te sam sledio obrazac tantričke 

meditacije. 

Zato, tokom svakodnevne prakse joga sadhane, 

moramo imati dve stvari na umu: prvo, kako da 

dopremo do uma kroz silne njegove lavirinte, i 

drugo, kako da uklonimo prepreke sa puta. 

Patanđali je dao jednu prelepu ideju: „Morate 

postići mir u umu.“ Mir u umu se u rađa jogi 

naziva „ćita prasadam“. 

Kada se uspostavi mir u umu, tada sadhana dobija 

zamah. Mir u umu se postiže kroz „vairagju“, koja 

ne znači odricanje. Vairagja je kontrola starih 

načina mišljenja, bilo prijatnih ili onih drugih. 

Unutrašnje iskustvo  

Ovo je bilo predstavljanje praksi rađa joge u 

odnosu na svakodnevnu sadhanu. Na kraju, želim 

da vam dam jedan nagoveštaj. Ono što vidite 

spolja, možete videti unutar sebe. A da biste 

videli to spolja, potrebna su vam čula. Međutim, 

da biste gledali unutra, nije vam potrebno 

posredstvo čula. Ali takva sposobnost se mora 

postići. Ne brinite se o kvalitetu praksi, ni da li su 

one dobre. Budite uvereni da je praksa koju 

radite toliko moćna, tako da možete videti 

unutrašnji objekat potpuno jasno, kao da je 

stvaran. 

Ukoliko vam vežba ne daje to unutrašnje iskustvo, 

onda je potrebno da je sagledate ponovo. Ne 

postoji razlika između spoljašnjeg i unutrašnjeg 

iskustva, oba su veoma slična, ali kada budete 

mogli da imate unutrašnje iskustvo koje ne zavisi 

od čula, tada je um postao veoma moćan. Tada 

ćete moći da utičete na svoju sudbinu i karijeru, 

moći da promenite svoje životne uslove. Ne 

postoji ništa što ne možete promeniti. To je 

krajnja tačka u jogi, koji svi moramo dostići. To 

stanje uma, taj kvalitet iskustva je poznat kao 

„super um“. Kako bi označio ovaj pojam, Šri 

Aurobindo iz Pondičerija je koristio termine 

„psihička rasa“, „natčovečanska rasa“, „super 

mentalna rasa“. Ta super mentalna rasa je rezultat 

joga vežbi. To je ona vrsta ljudi čiji umovi mogu da 

stvore živo unutrašnje iskustvo bilo čega što 

zamisle.  



Bihar Joga Klub 

 

Rađa joga prema Patanđaliju 

Svami Satjananda Sarasvati 
 (Yoga Magazine, decembar 1980.) 

 

atanđalijeva joga je jedinstven sistem u 

ljudskoj istoriji. Pristup je potpuno 

jednostavan i jasan, bez rasprava o 

religijskim iskustvima i obredima. Patanđali 

prelazi direktno na suštinu problema, pri čemu su 

instrukcije date u njegovom sistemu rađa joge 

zaista nesektaške, naučne i stoprocentno 

spiritualne. Bilo da je neko hindu, musliman, 

parsi, hrišćanin ili ateista, to ne pravi nikakvu 

razliku, jer se učenja odnose isključivo na 

realizaciju viših, prosvetljenijih dimenzija svesti. 

U samkija filozofiji, veliki riši Kapila jasno ističe da 

svest ima svoja ograničenja koja se 

razlikuju po rangovima 

manifestacije u materijalnom svetu. 

Po fizici materija ima svoja prirodna 

ograničenja različitih stepena, sve 

dok se konačno ne transformiše u 

čestice iz kojih se oslobađa energija. 

Ova energija se rastvara u domen 

beskonačnosti, izvan našeg 

poimanja. Na sličan način, Patanđali 

shvata proces spiritualne evolucije 

od konačnog do beskonačnog. 

Prema Patanđaliju, vrhunski oblik 

svesti je iskustvo. Ovo iskustvo nije psihičke 

prirode, niti su to iskustva božanskog, sunca ili 

meseca ili demona. Ne! Ono je van svih 

kategorija, to je jednostavno iskustvo samo po 

sebi, lišeno slika ili koncepata. Štaviše, ovo stanje 

poznato kao  anubhava se ne može ostvariti 

putem uma. Um ima svoju relativnu ličnost i 

ograničenost. Um nije apsolutan. On ima svoje 

sopstvene zakone koji ga determinišu. 

Anubhava, kao krajnje spiritualno iskustvo, se 

kreće u okvirima nedefinisanih zakona. Pre svega 

zakoni određenosti i neodređenosti moraju biti 

pravilno shvaćeni. Kada se priroda i poreklo 

iskustva ne mogu objasniti pojmovima 

uobičajenog jezika logike, tada se pitamo: „Ko je 

bio taj koji je doživeo iskustvo?“ Ja kažem, niko. 

Ipak, kada govorimo o iskustvu, nagoveštavamo 

da postoji dualnost, tj. samo iskustvo 

i onaj koji je doživeo iskustvo. Kako 

dualnost ne može da egzistira u 

domenu anubhave, javljaju se dva 

konfliktna gledišta. Međutim, u 

stanju samadhija ne važe pravila 

logike. Sledstveno, ni rađa joga 

sadhana nije definisana prema 

logičkoj, puritanskoj filozofiji, niti u 

cilju ispunjenja verskih propisa ili 

morala.  

Jame i nijame 

Jame (društvena pravila) i nijame (lična pravila) su 

prva dva i osnovna koraka rađa joge. U početku 

neko može misliti da su ona povezana sa 

religijskim gledištima i stavovima. Na primer, 

satjam što znači istina, predstavlja jednu od jama. 

P 



Bihar Joga Klub 

 
Pošto se za istinu zalažu sve religije, postavlja se 

pitanje da li to što rađa joga insistira na 

poštovanju istine, vodi ka religijskoj praksi. Na taj 

način bi mnogi koji ne veruju u religiju, odmah 

odbacili rađa jogu. Međutim, to je netačno. 

Postoji sledećih pet jama: 

nenasilje (ahimsa), 

istinoljublje (satja), 

poštenje (asteja), 

senzualna apstinencija 

(brahmačarja), i ne 

posedovanje (aparigraha). 

Postoji sledećih pet nijama: 

čistoća (sauča), 

zadovoljstvo (santoša), 

uzdržavanje (tapas), 

samoposmatranje 

(svadhaja) i prepuštanje 

Bogu (Išvara pranidhana). 

Videćete da su ovih pet 

jama i nijama prvenstveno 

namenjene otklanjanju 

problema uma – negativan 

uticaj na emotivno, 

psihičko i mentalno telo. Njima se uklanjaju i 

negativne samskare koje se nalaze u najdubljim 

delovima svesti, a koje predstavljaju barijeru u 

višim fazama meditacije.  

Samskare se mogu ukloniti na pozitivan ili 

negativan način. Pozitivna metoda se sastoji od 

razvijanja svih mentalnih, emotivnih i fizičkih 

kvaliteta koji će obogatiti um i dovesti ga u stanje 

savršene ravnoteže (satva guna). Ove pozitivne 

osobine su: prijateljstvo (maitri), saosećanje 

(karuna), veselost (mudita) i ravnodušnost ili 

neostrašćenost (upekša). Oni se mogu ugraditi u 

strukturu ličnosti. Zamislite osobu čija ličnost 

zrači prijateljstvom, saosećanjem, radošću i 

neostrašćenošću. Takva osoba će svakako imati 

manje problema sa meditacijom, nego osoba 

koja je ljubomorna, okrutna, melanholična, 

ostrašćena i nezadovoljna sobom i svetom oko 

sebe. Ovakva osoba će 

morati da se suoči sa 

mnogim psihotičnim 

iskustvima tokom 

meditacije. Može da joj 

se desi da postane 

uplašena, uznemirena, ili 

da plače i zavija kao pas. 

Jame i nijame 

pročišćavaju glavni deo 

svesti, baš kao što se u 

prašnjavom kraju, kuća 

održava čistom tako što 

se zatvaraju vrata i 

prozori. Ali ne možete 

zatvoriti vrata željama, 

strastima i vezanostima. 

Svaki aspirant mora da 

odredi prirodu ili granice jama i nijama, u skladu 

sa svojom ličnošću. Za nekoga poštovanje svih 

jama i nijama kulminira dubokom meditacijom, a 

nekog drugog ono dovodi do histerije i 

psihotičnih napada. Stoga se „adhikara“ odnosno 

lična ograničenja i sposobnosti moraju uzeti u 

obzir. Kako bi se očuvalo mentalno zdravlje, ne 

zaboravite da sve ono što čini vaš um bolesnim 

predstavlja anti-jamu i anti-nijamu. Sve što može 

potisnuti vašu svest i um, ili stvoriti nemir, 

depresiju i gušenje ličnosti, se takođe smatra 

anti-jamom i anti-nijamom. 



Bihar Joga Klub 

 

Upotreba mantre 

Cela stvar treba da bude prirodno i prijatno 

iskustvo. Ukoliko vežbanje jama i nijama stvara 

napetost, šta će se onda dogoditi u pratjahari, a 

šta tek tokom meditacije?  Stoga, uporedo sa 

jamama i nijamama potrebno je raditi mantra 

jogu. Mantra je reč, vibracija, koja oslobađa um 

od samskara, baš kao što se energija oslobađa iz 

materije. To je etimologija mantre, definisane 

čisto u pogledu mentalne i spiritualne slobode ili 

mokše. 

Prema nada jogi struktura materije se sastoji od 

miliona zvukova, kako poznatih tako i nepoznatih. 

Svaki predmet je jedan zgusnuti sklop zvučnih 

čestica, a jogini smatraju da ono što spaja ove 

čestica u čvrsti oblik je zvuk ili mantra. Kada 

ponavljate mantru, vi zapravo radite na 

problemima svoje svesti i uma. To je najmoćnija 

praksa.  

Uzmimo mantru Om za primer. Om se sastoji od 

dva zvuka, O i M, i može se ponavljati na četiri 

načina - glasno, šapatom, mentalno ili 

automatski, spontano. Na kraju, ona postaje deo 

vaše svesti. Baš kao što i platno na kome umetnik 

slika prelepu sliku, prestaje da postoji, na isti 

način i mantra postaje sastavni deo opšte 

strukture uma. 

Mantra morate da vežbate kroz četiri etape. Prvo 

glasno, ili kao Ommmmmm ili Ooooomm, 

dozvoljavajući da zvuk bude registrovan od 

strane mozga, koji zauzvrat menja svoje talase 

tako da se mir u umu i pratjahara javljaju 

spontano. Posle nekoliko meseci mantru treba 

izgovarati šapatom, zatim je mentalno ponavljati, 

i na kraju sjedinjeno sa dahom. Pratjahara će biti 

uspešna ukoliko mantra bude osnova vaše 

sadhane. 

Pratjahara 

U pratjahari se svesnost privremeno odvoji od 

senzornih, čulnih i motoričkih nerava. Impulsi koji 

iz mozga putem nervnog sistema idu ka spolja, 

povučeni čulima, sada se povlače od čula vezanih 

za akciju (karmendrija), kao i od čula vezanih za 

osećaje i saznanje (gjanendrija). Kao rezultat 

toga, svesnost se izoluje i ne opaža više različite 

nadražaje od spolja. Tada iznutra počinju da se 

opažaju drugačije stvari, poznatije kao samskare. 

Blokira se priliv iskustava spolja, tako da um 

razmišlja o nagomilanim utiscima tokom 

prethodnih života, zajedno sa poslednjih 

dvadeset do šezdeset godina tekućeg života. 

Kako koja impresija izlazi na površinu, dolazi do 

eksplozije u umu. Normalno, kada ste u 

prodavnici, ili gledate televiziju, um je miran i vi 

nemate problema. Ali čim uzmete malu i krenete 

sa ponavljanjem mantre koncentrišući se na dah 

ili na neku od čakri, kreće uznemiravanje. 

Da li je to dobro, da li je to neophodno? 

Apsolutno. Kroz ta uznemirenja (vikšepa) treba 

de se prođe u početnoj fazi pratjahare, u 

suprotnom, ćete morati da se suočite sa ovim 

smetnjama u fazi koncentracije, meditacije ili čak 

savikalpa samadhija. Ukoliko vam je stomak 

uznemiren, nije važno da li putujete u Kalkutu, 

Bombaj ili Mungir, morate ga isprazniti, i to što 

pre to bolje. Jednostavnije je očistiti svest tokom 

faze pratjahare. Pustite da sve izađe napolje! 

Kada sadhaka radi pranajamu i doživi strahove, 



Bihar Joga Klub 

 
strasti i uznemirenje, on misli da mu je sadhana 

pogrešna. Međutim to je greška. Blaženstvo se ne 

može spustiti na vas trenutno. Da biste potpuno 

uživali u obroku, stomak mora da je prethodno 

ispražnjen i čist. Ovaj proces čišćenja je neizbežno 

bolan i neprijatan. 

Koncentracija (dharana) 

Zamislite sveću koja gori, na malom stolu u sobi. 

Prozor je otvoren i plamen podrhtava. Ako 

uključite ventilator plamen će se sasvim ugasiti. 

Ali ukoliko zatvorite prozor i isključite ventilator, 

plamen će biti stabilan. Svesnost je kao plamen i 

postaće stabilna jedino ako zatvorite prozore 

čula. Tada ćete bez napora imati iskustvo 

koncentracije (dharana). Jednostavno zatvorite 

oči i bez mentalnog pritiska vidite predmet vaše 

koncentracije.  

Pretpostavimo da pokušavate da vizualizujete 

plamen sveće. U stadijumu pratjahare niste u 

stanju da stabilizujete um dovoljno kako biste 

zadržali sliku, tj. vizualizaciju. Međutim, u stanju 

koncentracije svetlost sveće se odmah pojavljuje, 

bez obzira što je um prožet mislima, dok se sabira 

i preusmerava. U osnovi, simbol tokom 

koncentracije postaje stabilan i jasan, a kako 

bismo to postigli, sledeće prakse su važne. 

Prva praksa je trataka. Tokom ove prakse 

konstantno se gleda u jednu tačku, kao što je 

plamen sveće. R.E.M. ili brzi pokreti očiju koji se 

dešavaju tokom koncentracije, povremeno će 

prekidati koncentraciju i kvariti sliku simbola. Čas 

vidite plamen, čas nestane. Ovo se dešava zato 

što pokreti oka utiču na strukturu svesti koju 

podržava mozak. Zato će koncentracija na 

određenu tačku u trataki pružiti očima stabilnost 

koja je neophodna. A zatim ćete moći i sa 

zatvorenim očima da zadržite koncentraciju tri do 

pet minuta, pri čemu se R.E.M. stanje neće 

pojavljivati. 

Druga praksa je šambhavi mudra, tokom koje se 

oba oka fokusiraju na prostor između obrva. 

Treća praksa je nasikagra drišti u kojoj se 

netremice gleda u vrh nosa. Ovo dodatno 

pojačava kontrolu R.E.M.-a i time omogućava da 

se stabilno održi slika simbola.  

Ćaitanija (svesnost) 

Sve prakse Patanđalijevog sistema rađa joga su 

neophodne kako bi se preoblikovala svest. Baš 

kao što skulptor vaja, stvarajući predivno remek 

delo od grubog kamena, isto tako mora da se 

iskleše i pročisti sirova i primitivna ličnost 

pojedinca. Tamas i rađas moraju da se eliminišu. 

Tek pošto se pojedinac oslobodi nepotrebnih 

karmi prošlosti, njegova svesnost će biti potpuno 

izdvojena i slobodna, kako bi svest samu sebe 

doživela. 

Svesnost poznata pod imenom ćaitanja 

funkcioniše na četiri različita nivoa. U budnom 

stanju (đagriti), funkcioniše posredstvom čula i 

uma. U stanju spavanja (svapna), funkcioniše na 

nivou snova. Sušupti, poznato kao stanje sna bez 

snova, se dešava kada se uklone svi nadražaji, te 

svesnost ne opaža predmete, iskustva niti slike. 

Na četvrtom nivou, poznatom pod nazivom 

turija, svesnost je oslobođena od svih impresija, 

svi tokovi su zatvoreni i svesnost doživljava sebe 

u svojoj čistoj formi. „Ja znam da jesam“. Kada se 



Bihar Joga Klub 

 
dostigne ovo znanje, postiže se smisao joge – 

evolucija ljudskog života.   

Rađa joga danas  

Usled neznanja čovek doživljava strahote 

sopstvene ličnosti. On stvara probleme, a zatim u 

svojoj uznemirenosti da nađe rešenje za njih, on 

stvara nove probleme. To je kao čovek koji 

sopstvenim fekalijama čisti toalet. Kako problemi 

mogu rešiti probleme? Kako može um, koji je 

nesposoban i 

nemoćan, da 

reši takve 

nemire? Ne 

možete 

prevazići 

konflikte 

putem uma. 

Mnogi ljudi sa 

istoka i sa 

zapada, koji 

imaju visoke 

kvalifikacije u 

izučavanju 

uma i psihe, 

nisu u stanju 

da reše sopstvene probleme. Rešenje leži u 

prevazilaženju uma. Ukoliko imate mentalne 

probleme, psihoze i neuroze, morate naučiti kako 

da savladate um. Nije dovoljno samo znati sve 

njegove komponente. To se ne može postići 

religijskim obredima, ni  puritanskim načinom 

života. 

Kao što postoji nauk koji će vas naučiti kako da 

vozite i održavate auto, tako postoji i nauka koja 

će vas naučiti kako da upravljate ovim vozilom, 

ovim životom. Joga je nauka koja vas uči kako da 

pravilno upravljate, kako i kada da koristite 

kočnice, kako da upravljate životom menjajući 

brzine, tako da vam život teče u harmoniji i ide 

tamo kuda vi želite. 

Telo i um su samo nosači. Emocije, strasti i misli 

su samo promene uma (vriti), ali oni nisu um. Um 

nije ni dobar ni loš, niti zao ni božanski. Um je 

„nirguna“, stvoren od Brahmana, a njegova 

energija (šakti) je nezamisliva. Baš kao što nam 

svetlost koja 

prolazi kroz 

pukotine vrata, 

omogućava da 

vidimo 

predmete u 

sobi, na isti 

način nam 

vrhovna moć 

probija kroz 

um, a to je svest 

i svesnost. 

Um nije neki 

štetan skup 

navika. Nije 

grešan, niti sačinjen od religioznih dogmi. Um je 

propuštanje transcendentalne stvarnosti kroz 

svest i čula. Samo pomoću te male svetlosti uma, 

u stanju ste da vidite i budete svesni. Ovo maleno 

svetlo može postati još sjajnije i efikasnije, tako 

da možete da shvatite kosmos i njegovog tvorca. 

Patanđalijev sistem rađa joge može razviti um do 

najvišeg stepena. On je i kreiran tako da svi koji 

žude za oslobođenjem od patnje, mogu ići tim 

putem i dostignu najviše stanje samospoznaje 

(kaivalja).  



Bihar Joga Klub 

 

Čišćenje je prvi korak 
Odlomak iz knjige „Raja Yoga Yatra 1“ 

 

Svami Niranđanananda Sarasvati 
 (Yoga Magazine, juni 2019.) 

 

rvi  korak u jogi je pročišćavanje, na isti 

način kao što u kući moraju da se čiste 

zapušeni odvodi da bi 

voda mogla prolaziti kroz njih. 

Nečistoće koje su se 

nakupljale mesecima i 

godinama blokirale su protok 

vode i to je potrebno očistiti. 

Zato je prvi uslov u jogi: šudhi, 

pročišćenje. Čak i hatha joga 

počinje sa šudhi krijom, 

šatkarmom, a ne počinje sa 

asanama. U rađa jogi se 

čišćenje odnosi na um, i to na 

sve četiri sposobnosti uma. 

Četiri aspekta uma su 

ahamkara – ego, ćita - 

memorija, budhi - 

inteligencija i manas - moć 

razmišljanja. Oni su blokirani jer na njih utiču tri 

gune: tamas, rađas i satva. 

Tri oblika ahamkara: tamasičan ego je 

opsednutost sobom, „ja i moje, ja i moje". To je 

svesnost okrenuta samo ka samom sebi, jedan 

sebični stav u životu. 

Isticanje i narcisoidnost su rađasičan ahamkar. U 

grčkoj mitologiji postoji priča o Narcisu, koji bi 

gledao svoj odraz u vodi i govorio: „Kako sam 

lep!" To je rađasičan ahamkar. Fejsbuk nije ništa 

drugo nego ispoljenje rađasičnog ahamkara. Ako 

vam se sviđa fejsbuk, nećete želeti da se složiti sa 

mnom, ali činjenica je da je samo-isticanje, u bilo 

kom obliku, rađasičan 

ahamkara. 

Satvičan ahamkar je povezan 

sa višom svesnošću: „ja i moj 

Bog", „ja i moj guru", „neka 

bude Tvoja volja". Povezivanje 

s tom inspiracijom predstavlja 

satvičan ahamkara. Dakle, ako 

u ahamkaru postoji blokada, 

to će biti u tamasičnom i 

rađasičnom egu i to se mora 

očistiti. 

Tri oblika ćite: tamasična ćita 

se stalno bavi negativnim 

sećanjima. „Ta je osoba takva, 

ta osoba je onakva, on me je 

povredio, ona se izvikala na mene." Razmišljanje 

o negativnim sećanjima, o negativnim ljudima i 

situacijama, koje na kraju krajeva mogu biti 

posledica vaših vlastitih obmana, predstavlja 

tamasičnu ćitu. 

Rađasična ćita ističe sećanja na vaša dostignuća i 

postignuća. „Ove godine sam se popeo na Mont 

Everest što niko oko mene nije uradio". Vi o tome 

razmišljate na takav način i osećate se srećno. 

P 



Bihar Joga Klub 

 
Satvična ćita sastoji se od uspomena koje vas 

nadahnjuju. „Moji trenuci s mojim Bogom kada 

sam delila jabuku s njim." To je pozitivno sećanje! 

Tri oblika budhi: tamasičan budhi je neaktivan, 

dosadan i pokazuje nedostatak poštovanja. 

Rađasičan budhi je kada se intelekt koristi i 

primenjuje za zadovoljenje ličnih potreba. 

Manipulacije i opravdanja predstavljaju 

rađasičan  budhi. 

Satvičan budhi ima širu 

perspektivu. „Ova osoba se 

ponaša na taj način zbog te 

i te situacije, zbog 

određene situacije u kojoj 

je, zbog onog događaja ili 

takvog i takvog odnosa sa 

drugom osobom.“ Kad je 

satvički budhi aktivan, vi imate celovitu sliku, vi 

više ne posmatrate stvari iz svoje reakcije na 

trenutnu situaciju. 

Tri oblika manasa: Tamasičan manas nema dobru 

sposobnost za analizu i racionalnost. Kada 

preovladava tamasičan manas, tad nema učenja. 

Mogli biste da slušate istu lekciju trideset godina, 

ali ništa neće ući u um. 

Rađasičan manas preterano analizira. „Zašto je ta 

osoba to rekla?", a um se vrti u mestu u nameri 

da razjasni svaki mogući scenario. Takva 

preterana analitičnost je rađasičan manas. Na 

primer,  kad pogledate nekoga i nasmešite se, 

njihov rađasičan manas se trgne: „Zašto me ta 

osoba pogledala i nasmešila se? Je li sve u redu? 

Da li je moja kosa u redu? Da nije nešto u redu?” 

Zašto ne prihvatite da je ta osoba jednostavno 

srećna i da vas je možda zato pogledala i lepo se 

nasmešila? Kada pokušavate da pronađete razlog 

za svaku sitnicu, uvijajući time svoj um u čvor, pod 

uticajem ste rađasičnog manasa. 

Satvičan manas je uravnotežena analiza kojom se 

dolazi do pravog zaključka. 

Pratjahara kao mentalni šudhi 

Tri kvaliteta ovih triju guna postoje na svim 

nivoima uma: ahamkara, ćita, budhi i manas. 

Tamasično i rađasično stanje 

blokiraju um, oni postaju 

smeće u glavi. Zbog toga se 

šudhi mora primenjivati na 

svim nivoima u jogi. Šudhi ne 

označava samo fizičko 

pročišćavanje, nego i 

mentalno pročišćenje. 

M e n t a l n i   š u d h i  je  

pratjahara. Baš kao što je fizički šudhi šatkarma, 

mentalni šudhi  je pratjahara u rađa jogi. Pre nego 

što postignete stanje dharane, koncentracije, 

morate postići mentalni šudhi kroz pratjaharu 

kako bi energija mogla da teče bez ometanja ili 

distrakcija. 

Načela pratjahare treba da se primenjuju u 

svakodnevnom životu, a takođe i u vašoj jogičkoj 

rutini. Kao što postoji skup od pet ili šest 

specifičnih pravila za joga nidru, za svaku vežbu 

pratjahare postoje posebna pravila i uslovi koji 

definišu kuda treba da idete, što morate da 

steknete, šta treba da postanete i šta morate da 

ostavite iza sebe. Ako ih sledite na sistematičan 

način, i ne idete za ćudljivostima uma, već sledite 

stazu koju pruža joga, za nekoliko godina 

ugledaćete prekrasnog leptira kako izlazi iz čaure. 

24. oktobar 2016., Raja Yoga Yatra 1, Ganga 

Daršan, Mungir 



Bihar Joga Klub 

 
 

Tokom procesa disanja duša, điva, ponavlja sa svaki dahom 

najveću od svih mantri - mantru Soham, automatski 21600 

puta tokom 24 časa. To se zove ađapa mantra. Drugim rečima, 

to je mantra koju bez đape i voljnog napora ponavlja duša. 

Izdah ide sa HAM a udah sa SO. Soham je zapravo sam OM. 

Uklonite suglasnike S i H, ostatak koji dobijete je OM. 

Ponavljanje ove mantre dodaje silu i snagu đapi kao da kažete 

„Bog je ljubav, ljubav je Bog“.  

          Svami Šivananda 

 

Fizički bol ojačava nervni sistem, a mentalna agonija ojačava um. 

Fizičke teškoće čine telo jakim. To je pravilo, međutim, većina ljudi 

teško to prihvata jer ne želi da pati od bola, mentalnih agonija, fizičkih 

muka i teškoća. Kad ste usred nekih prijatnih trenutaka u životu, znajte 

da um potone u stanje tamasa (inertnosti, tuposti, letargičnosti, ne-

budnosti, prim. prev.) zato što u njemu nema nikakvih sukoba. Tada 

su svi konflikti manje ili više razrešeni, ili su ublaženi zbog trenutnog 

osećaja prijatnosti. Kada smo zadovoljni i kada imamo utehu i 

ohrabrenje od prijatelja i kada smo se ustalili u prijatnom življenju, to 

stavlja tačku na našu fizičku, mentalnu i emocionalnu evoluciju. Ključ 

napretka i evolucije je u konfliktu.  

    Svami Satjananda (Yoga Magazine, novembar 1982.)



Bihar Joga Klub 

 

Moja iskustva u jogi 

Patnja – prerušeni blagoslov 

Svami Omgjanam Sarasvati 

edna žena je u očajanju potražila utehu od 

Bude, slomljena od tuge za umrlim detetom. 

Buda joj je rekao da joj ne može pomoći sve 

dok mu ne donese makar jedno seme slačice iz 

kuće u kojoj nikada nije bilo tuge. Žena je išla po 

selu tražeći kuću u kojoj se nikada nije patilo, ali 

vratila se Budi priznavši da nijedno zrno nije 

mogla da mu donese. U svakoj kući je čula neku 

priču o nesreći, tuzi, bolesti, patnji. Budisti kažu 

da je patnja neizbežni sastojak ljudskog života. 

Čitava religija budizma se bazira na prihvatanju i 

transcendiranju patnje. Patnja je jedna od ‘četiri 

plemenite istine’ koje vode osvešćivanju i 

prosvetljenju.   

Kada su Svami Satjanandu, osnivača Biharske 

škole joge, upitali kakva je u osnovi čovekova 

priroda, da li je radost bazično osećanje čoveka ili 

tuga, on je odgovorio - tuga. Ako bismo bili 

potpuno iskreni svako od nas bi mogao to da 

potvrdi. Od kada postoji ljudska vrsta čovek je 

patio od bolesti, potištenosti, briga, nesigurnosti, 

nedaća. Od samog početka života se srećemo sa 

patnjom i ona nas prati u raznim oblicima sve do 

samog kraja. Patnja  je sastavni deo života. 

Međutim, patnja je samo jedna strana medalje 

postojanja. Postoji i druga strana medalje, a to je 

svestan život posvećen i usmeren ka izvoru 

mudrosti i sveg postojanja. Sa te druge strane 

patnja više nema negativnog uticaja na čoveka. 

Postoje ljudi koji su prevazišli patnju i oni su ti koji 

vode druge ljude ka svetlosti. Neki ih zovu 

guruima, neki mudracima, neki prosvetljenim 

bićima. Joga tvrdi da je svrha postojanja upravo u 

transcendiranju patnje. Kako da to uradimo? 

Kako da pređemo na drugu stranu?    

Prihvatanje promena:  

sve je prolazno pa i patnja   
Prvo i pre svega treba da razumemo prirodan 

zakon promene. Kao što prihvatamo da na kraju 

dana pada mrak, tako treba da prihvatimo svaku 

promenu: menjanje tela sa godinama, menjanje 

interesovanja, prioriteta, afiniteta i ambicija u 

životu. Treba da prihvatimo i menjanje ljudi i 

okolnosti oko nas. Odrastanje i odlazak od kuće 

naše dece možemo da pozdravimo i podržimo sa 

zdravim optimizmom. Odlazak u penziju možemo 

da vidimo kao otvaranje novog poglavlja u životu 

u kome možemo da se posvetimo Sebi. Promena 

je neminovna jer sam život je promena. Promena 

je kreativna sila Boga i ne možemo je zaustaviti. 

Bez promene nema kretanja ni napretka. Kada je 

promena neželjena ona se doživljava kao patnja. 

Patnja postoji sa razlogom. Ona nas menja, 

oblikuje, teše, čeliči da bismo sazreli, izrasli, 

proširili svest. Nema drugog puta ka zrelosti. 

Hrist je patio, Gandi je patio. Svi mudri i veliki 

 

J 



Bihar Joga Klub 

 
ljudi, lučonoše ljudskog roda za kojima mi 

koračamo, svi su oni patili, daleko više od nas. 

Patnja nas najviše gura napred. Ona je vatra koja 

sagoreva nečistoće da bi se zlato iz grumena 

zemlje i prašine izdvojilo. Treba da prihvatimo 

patnju kao činjenicu života. Treba da smo svesni 

da će ona proći. Život nas uči da nijedno stanje 

nije trajno i zato se „ne treba u dobru uzvisiti ni u 

zlu uniziti“. Put joge je središnji put, put 

umerenosti i svesnosti. Evo jedne Sufi priče koja 

daje učenje o promeni: 

„Bio jednom jedan kralj koji je stalno bio rastrzan 

između sreće i patnje. I malo osećanje 

zadovoljstva bi se lako raspršilo i pretvorilo u 

tugu, brigu, ili ljutnju. Dosadilo mu je da bude 

žrtva tog klatna nad kojim nije imao nikakav uticaj 

i poželeo je da nađe rešenje. Poslao je po 

mudraca koji je živeo u njegovom kraljevstvu.  

Kada je mudrac stao pred kralja, ovaj ga je upitao: 

„Želeo bih da budem miran kao ti. Voleo bih da 

sam uravnotežen, staložen i zadovoljan. Kako je 

moguće to postići? Da li postoji neka formula, 

neka mantra, nešto što može da izvuče čoveka u 

svakoj situaciji, da ga spase od tuge, patnje?  Ne 

pitam za cenu.“ Mudrac mu je odgovorio da će 

mu pomoći. Vratio se posle par nedelja sa 

prstenom na kome je ugravirana rečenica: „I to 

će proći“. Kralju nije bilo ništa jasno. Zamolio je 

za objašnjenje. Mudrac je rekao: „Nosite ovaj 

prsten stalno i šta god da se desi, pre nego što ga 

nazovete lošim ili dobrim, pogledajte u prsten i 

pročitajte rečenicu. Na taj način ćete uvek biti u 

miru.“ 

Sve je prolazno. Kada bismo samo to mogli da 

usvojimo, patnja bi postala sredstvo spasenja. 

Težnja za srećom i zadovoljstvom je pogubna i 

uzaludna. U Indiji se kaže da je to uzaludno kao i 

pokušaj da se uhvati sopstvena senka. Patanđali, 

po čijem učenju je nastala Rađa joga, kaže da je 

svrha joge da ukloni patnju koja potiče iz pet 

kleša (sile koje pomućuju um): 1. neznanje, 2. 

ego, 3. želja za prijatnim stvarima i okolnostima, 

4. izbegavanje, odbijanje svega što nam se ne 

sviđa, i na kraju, 5. strah od smrti. Uzrok svake 

patnje je u jednoj od ovih kleša. Vežbanjem joge 

postepeno razvijamo viši um, budhi, koji nam 

omogućava da zrelo rasuđujemo i da svesno, sa 

mudrošću primamo sve što nam život donosi. 

Patnja je prikriveni blagoslov 

Niko ne želi patnju. Međutim, upravo patnja 

sagoreva negativnu karmu i ubrzava naše 

uzdizanje na lestvici evolucije. Ona je neizbežna i 

treba da joj poželimo dobrodošlicu. Svami 

Satjananda kaže da treba da joj se radujemo kao 

operaciji slepog creva kada se ono upali i postane 

pretnja po život.  

 

Kada se opiremo patnji više je osećamo. Jogini se 

raduju nedaćama jer znaju da su to testovi snage 

njihove duhovnosti. Oni znaju da samo hrabri i 

duhovno jaki dobijaju patnju na putu. Priča o 

Jovu iz Biblije pokazuje kako zrelog aspiranta 

neminovno čeka test patnje. Zato, kadgod smo u 

patnji treba da se setimo da nam to Bog pruža 

šansu da se prenemo, probudimo iz stanja 

obamrlosti. U patnji je lekcija, učenje i nevidljivi 

blagoslov. Blagoslov označava sve što nas vraća 

nama samima, što nas približava Istini. Ako ne 

možemo da vidimo blagoslov u samom trenutku 

patnje, treba da se osvrnemo unazad kada sve 

prođe, i uverićemo se da nas je patnja dovela 

korak bliže mudrosti i zrelosti. 

 



Bihar Joga Klub 

 

Razvijanje vere i poverenja u život 
Jedna od vežbi rađa joge, Išvara pranidhana, uči 

nas da se sa poverenjem prepustimo toku života. 

Ne pasivno, malodušno, nego sa odlukom, 

svesno, sa srcem. Kada se pustimo reci života, i 

imamo poverenje da sve što se dešava jeste za 

naše dobro, tada nestaje anksioznost životne 

borbe. Vera nije neophodno vezana za religiju. 

Vera je urođeno osećanje sigurnosti u čoveku da 

je sve baš kako treba da bude i da je sve što se 

dešava dobro za njega. Vera je osećaj da se neko 

brine za nas, da nas nevidljivom rukom vodi i da 

će sve biti u redu. Jer, konačno, sve bude u redu, 

mada ne obavezno onako kako smo mi to 

planirali. 

 

 

 

 

Satyananda Yoga Academy Europe (SYAE) 

Vas obaveštava da je proširila ponudu svojih kurseva sa 

jednim novim, izuzetnim kursom koji ima elemente treninga 

za joga učitelje: Integrated Yogic Studies 

Više informacija na:  
https://syae.eu/integrated-yogic-studies/ 

  

https://syae.eu/integrated-yogic-studies/


Bihar Joga Klub 

 

SATJANANDA  KRIJA  JOGA  TRENING 

 
  

 

Satyananda Yoga™ kao sistem progresivnog i integrisanog napretka odvija se u tri faze. Prva je 
fizičko vežbanje određenih tehnika, druga je proces otkrivanja sebe kao ličnosti, a treća je 
buđenje sopstvenih kreativnih potencijala u najširem smislu. Trening u ovakvoj integralnoj, 
klasičnoj jogi je obeležje Biharske škole joge i oličen je u konceptu Joga čakre.  
 
Ovde čakra označava točak koji ima šest paoka i oni predstavljaju šest osnovnih grana joge. One 
su podeljene na takozvanu spoljašnju (bahiranga) jogu koja služi samousavršavanju, i unutrašnju 
(antaranga) jogu koja nam omogućava da se duhovno ispoljimo. Spoljašnja joga  vam pomaže da 
poboljšate svoje telo, um, izraz vaših čula, i vaše ponašanje. Ona obuhvata hata, rađa i krija jogu. 
 
Prvo iskustvo joge je fizičke prirode (hata joga), drugo je mentalne prirode (rađa joga), a treće 
iskustvo je psihičke i duhovne prirode i doživljava se kroz krija jogu. U ovoj fazi fokus je na 
buđenju urođenih potencijala i sposobnosti koje trenutno, i pored napora uloženih u prve dve 
faze, još uvek spavaju u dubini naše psihe. Naučna istraživanja pokazuju da koristimo manje od 
deset procenata mozga i njegovih mogućnosti. Način da se korišćenje urođenih potencijala 
poveća jeste krija joga. 
 
Tehnike Krija joge koje se podučavaju u Satyananda Yoga™  sistemu preneo je iz drevnih izvora 
joge i tantre Svami Satjananda Sarasvati. Ovaj program je, uz sistem Paramahamsa Joganande, 
jedan od dva sistema krija joge koji su danas široko prihvaćeni u svetu. Ova nauka potiče iz 
davnina, držana je u tajnosti, i vremenom se dodatno razvila kroz iskustvo i praksu. 
Termin krija označava aktivnost ili pokret, i odnosi se na aktiviranje ili kretanje svesti.  
 
Krija takođe označava tehniku, praksu koja dovodi do jedinstva svih dimenzija ličnosti, što je 
krajnji rezultat rada Krija joge. Njena specifičnost i vrednost ogleda se u tome što ona od 
aspiranta ne zahteva da se direktno konfrontira sa sopstvenim umom. Veoma je teško sagledati 
sopstveni um u potpunosti i staviti ga pod kontrolu. Prakse krija joge ne bave se umom i 
njegovim nebrojenim sadržajima, već ovaj duhovni put zapravo zaobiđe um, podstičući aktivnost 
i buđenje svesti. Ovim procesom sve dimenzije ličnosti bivaju uravnotežene i mogu da ispolje 
svoj potencijal u potpunosti. Rezultat je duhovni razvoj kroz ispoljenje kreativnosti u svim 
sferama života. 



Bihar Joga Klub 

 

Krija joga sastoji se od tri dela: pratjahara krije (umirenje uma), dharana krije (koncentracija) i 
dhjana krije (meditacija). Aspirant prolazi kroz različita stanja uma, od pratjahare kroz dharanu 
do dhjane, i krajnji rezultat je celovita svesnost. 
 

Ovaj program namenjen je ozbiljnim aspirantima. Krija joga je napredna grana joge i da bi se sa 
njom započelo potrebno je određeno iskustvo u radu hata i rađa joge Trening u krija jogi je 
trogodišnji program i od polaznika se očekuje da budu redovni u svojoj praksi, da bi mogli da 
nastave sa narednim fazama treninga. Samo ozbiljni aspiranti spremni da se posvete sadhani 
(redovnoj praksi od oko 30 minuta dnevno) bi trebalo da se prijave za ovaj program. 
 

Krija joga trening vodi Svami Mudrarupa Sarasvati, direktor i član Upravnog odbora evropske 

„Satjananda joga akademije“ (SYAE).   

 

 

 KRAJ  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Bihar Joga Klub 

 

 

 



Bihar Joga Klub 

 

 

 


