Bihar Joga Klub

Joga bilten

Broj 36, mart 2020.

Izdaje: Bihar joga klub, Radoja Domanovi¢a 4, Beograd
Tel.: 064 046 7216, 064 491 2868

Mail: biharjogaklub@gmail.com

Web: www.jogabeograd.com

Facebook: BIHAR JOGA KLUB

JOGA BILTEN je delo clanova ,Bihar joga kluba” i drugih sledbenika Biharske Skole joge. Prevodi, priprema i
distribucija su u potpunosti plod zajednicke karma joge.

Vise informacija o Biharskoj $koli joge moZete naci na: www.biharyoga.net i www.syae.eu



mailto:biharjogaklub@gmail.com
http://www.jogabeograd.com/
http://www.biharyoga.net/

Bihar Joga Klub

Sadrzaj

RAAQ JOZA SULIE .ot et e et et et e et et et et ettt et et eae e eer e eeras

Rada joga prema Patandaliju ....cocooioiii it

CIEEENJE J& PIVI KOTAK ..ottt e

Moja iskustva u jogi — Patnja — prikriveni blagoslov ...



Bihar Joga Klub

,Rada joga sutre” u svakodnevnoj vezbi joge

Svami Satjananda Sarasvati
(Yoga Magazine, april 1982.)

Autorsko pravo pripada , Yoga Magazine”, prevedeno i objavljeno uz dozvolu Biharske skole joge, Mungir, Indija

atandalijeve Rada joga sutre su podeljene

u Cetiri poglavlja. Jedno od poglavlja je

poznato pod nazivom Sadhana pada.
Sadhana je sanskritska rec¢, koja znaci usavrsiti
nesavrsen um. Onako kako se dresira divlji konj,
tako se u jogi kontrolise divlji i nezreli um.

Tokom evolucije um se ispoljio u ljudskoj formi,
ali taj um ni u kom slucaju nije ni savrsen ni
pouzdan. lako je um dar prirode, on ima svoja
ograni¢enja. Um je zavisan od cula jer od njih
prima informacije i podsticaje. Stoga, rada Joga
sutre tvrde da ovaj nesavrSen um moZe postati
savrseniji i efikasniji kroz praktikovanje sadhane.

Predstavi¢u vam tri elementa koja su najvaZnija
kada govorimo o usavrSavanju ljudskog uma.
Onaj ko radi sadhanu je poznat kao sadhak. Ono
Sto sadhaka veZba se zove sadhana. Kad se
sadhana usavr$i i pocne da daje rezultate,
postignuée do koga se dode je poznato kao sidhi.
Uglavnom se tumace kao psihi¢ka postignuca, ali
se ovde odnose samo na usavrSavanje uma.

Vezbanje pranajama

U rada Joga sutrama Patandali predlaze razlicite
vezbe za svakodnevnu sadhanu. On govoriio

asanama, pranajamama, koncentraciji i

meditaciji. Nije dovoljno aspirantu predstaviti

samo filozofski aspekt. Filozofija je neophodna za
razumevanje, ali ne i za praksu. Vezba je ona
prekretnica posle koje pocinjemo da radimo
nesto na odredeni nacin.

Zatim Patandali govori o pranajami. Udah i izdah
su deo pranajame, ali je Patandali odredeniji u
vezi same definicije pranajame. On sam
meduprostor izmedu udaha i izdaha definise kao
pranajamu, $to znaci da kada zadrZzavamo dah mi
zapravo tada praktikujemo pranajamu. Stoga se
aspirant mora spremiti da izveiba zadrzavanje
daha bez ikakvih nezeljenih posledica.

ZadrZavanje daha, koje nazivamo kumbhaka,
utiée na nervni sistem, mozak, respiratorni
sistem, kao i na sve ostale sisteme u telu. To je
upravo ono $to nam naucnici govore poslednjih
dvadesetak godina, ali Patandali u vezi s tim ima
jednu posebnu napomenu. On kaZe da kada
uspete da usavrsite pranajamu, tada ¢ete ukloniti
i veo koji skriva svetlost.

ZadrZavanje daha je pranajama; to je prva
definicija. Kada veZzbate pranajamu, tog trenutka
vi uti¢ete na svest. Kada se utice na svest, uklanja
se veo i svetlost se pojavljuje. Ova svetlost nije



Bihar Joga Klub

svetlost koja dolazi spolja, svetlost koju vidite
Culima. To je ona svetlost kojom postajete
slobodni od svih Zivotnih patnji, a poznata je kao
prosvetljenje.  Stoga, kada govorimo o
svakodnevnom vezbanju joge, treba da
zapamtimo da je u pranajami neophodno da
usavrs§imo zadrzavanje daha.

U Patandalijevim rada Joga sutrama ne pominje
se direktno koji se odnosa i razmera koristi u
vezbi pranajame, ali u drugim joga tekstovima,
kao Sto su Hatha joga pradipika, Goraksa
samhita, Vigjana bhairava tantra, postoje brojne
reference koje se odnose na razmere u
pranajami. Ovi tekstovi jasno navode kako treba
vezbati pranajamu. Pranajama nije samo udisanje
kiseonika. To je sistemati¢na nauka koja vodi do
prosvetljenja. U Joga sutrama jasno je navedeno
da se pranajamom uklanja veo i pojavljuje
svetlost. Stoga je neophodno da se veZbe hatha
joge integrisu u praksu pranajame.

Prema hatha jogi u pranajamu treba da bude
uklju¢ene tri bandhe: dalandara bandha (blokada
bradom), udijana bandha (kontrakcija
abdomena), i mula bandha (kontrakcija
perineuma). Pored ovoga je potrebno nauciti u
kom odnosu i u kojoj proporciji se zadrZzava dah
izmedu svakog udaha i izdaha. Za pocetnike
odnos je 1:1:2, nastavlja se sa odnosom 1:2:2, a
potom se napreduje do odnosa 1:4:2. Kada se
dostighe odnos 1:4:2, dodaje se jo$ jedan
element u razmeru daha, a to je: 1:4:2:2.
Poslednje dodato je zadrZzavanje daha van pluda,
spoljasnja kumbaka. Vezbanjem i odrzavanjem
ove razmere u pranajami, moze se postici
budenje prane, tj. pranicne sile u vama.

Kako izabrati predmet na koji da se vezba
koncentracija

U Patandalijevim Joga sutrama dosta se govori o
koncentraciji. Kada uspete da zadrzite um na
jednoj tacki odredeni vremenski period, to se
zove koncentracija (dharana). Ako ste u stanju da
zadrZite pojam cveta u umu neko odredeno
vreme, onda govorimo o tome da je um postigao
stanje koncentracije.

Postoji jasna razlika izmedu pratjahare i
koncentracije. Pratjahara je praksa kojom
pokusavamo da izolujemo um od Cculnih
stimulacija. Stoga, stanje koncentracije postaje
savrseno i kompletno samo ukoliko je i pratjahara
dobro uvezbana. Kada pokusavate da izolujete
um od cula, u pocetku ce se cCesto javljati
odvracanje paznje. Svaki put ,cita wvriti” ili
mentalni obrasci postaju isprekidani i poremete
se usled uticaja ¢ula na um, pri ¢emu um, koji je
postao toliko zavistan od cula, nastavlija da
prihvata ova uznemiravanja. Na taj nacin,
pranajama takode postaje i vezba pratjahare.
Pored ovoga, Patandali govori o mnogim drugim
veZbama pratjahare. MoZete se koncentrisati na
bilo kog velikog sveca, na bilo koji oblik svetlosti,
na bilo koji zvuk, ili na sopstveni proces misljenja,
ili na Stagod Zelite.

Medutim, ovde jedna stvar postaje sasvim jasna.
Na pocetku duhovne prakse nije neophodno da
se izabere neki religiozni simbol za predmet
koncentracije. Umesto toga moze ponekad da se
koristi za koncentraciju i neka jaka misao koja
ostavlja snaZzan utisak na um, s obzirom na to da
nema koristi od borbe sa umom. Tokom
meditacije moZete pokusati da mislite o



Bihar Joga Klub

religioznom simbolu, ali um se nece sloZiti sa
time, zato Sto ako ste vaspitavani na odredeni
nacin, um je time postao uslovljen. Stoga kada
pokusate da se koncentrisete na nesto strano
tom uslovljenom nacinu misljenja, um ¢e se samo
izmigoljiti.  Kada razmisliate o  obi¢nim
svakodnevnim stvarima, nece biti uznemirenja,
medutim, ako pokusate da se koncentriSete na
neki religiozni simbol, uznemirenost uma i
konfrontacija pocinju. Veoma je vazno znati da je
kada se radi sadhana moZe biti samo minimalne
konfrontacije u umu. Nema koristi
od borbe sa sopstvenim umom.
Ko se sa kim bori? Ne postoje dva
uma; svest je jedna, ali zarad
raznovrsnosti, postoje razliciti
vritiji, obrasci ili oscilacije u umu.
Kada se suprotsavljate sebi,
stvarate svadu medu
sospstvenim vritijima. A kada ta
konfrontacija medu sopstvenim
vritijima  postane intenzivna,
onda ¢ete imate Sizofrene ispade.
Ukoliko posetite neku mentalnu
bolnicu, videéete ono o cemu
govorim. Razgovarao sam sa stotinama
pacijenata sa mentalnim problemima i prakti¢no
su svi bili Zrtve sopstvenog uma.

Patandali je veoma obzriv u vezi sa ovim, o ¢emu
govori u jednoj predivnoj sutri (Samadhi pada:
39), koju citiram: ,Jatha abhimata dhjanat va",
Sto znaci:  ,Ukoliko niste u stanju da se
koncentriSete na neki od predlozenih nacina,

onda izaberite neki svoj.”

Vazno je da simbol bude tako upecatljiv da se um
potpuno stopi sa njim. Kada ovako postupate,

veoma lako moZete uéi u stanje meditacije
(dhjana).

Sanjam: usavrsavanje uma

U rada jogi postoje tri koraka, koja kulminiraju
prosvetljenjem: dharana, dhjana i samadhi.
Dharana je sposobnost uma da se zadrZi na
jednom pojmu; dhjana znaci potpuno fokusiranu
svesnost, bez osciliranja paznje, na taj odredeni
pojam. Na primer, ako se koncentriSete na cvet i
u stanju ste da zadrzite cvet u umu neko
odredeno vreme, ali niste u stanju da
zaboravite na sebe, i joS uvek ste
svesni vremena i prostora. To je
poznato kao dharana ili stanje
koncentracije.

Kada ste u stanju da zadrzite pojam
cveta u umu, ali niste vise svesni sebe,
ni toka vezbe, to je poznato kao
dhjana ili stanje meditacije. Kada ste
u stanju da zadrzite pojam cveta u
umu, a istovremeno cvet u vama
postane unutrasnje iskustvo, tako da
nema razlike izmedu spoljasnjeg
cveta i iskustvenog cveta, kada su oba cveta ista,
to stanje je poznato kao samadhi. Kada se
istovremeno praktikuju sva tri koraka, to se
naziva sanjama.

Kada se dharana, dhjana i samadhi postignu
zajedno i istovremeno, to stanje nazivamo
sanjam. Kada ste u stanju da izvedete sva tri
koraka zajedno, tada ¢e um postati kreativan,
konstruktivan i sposoban. Tada postaje moguce
zadrzati bilo koju ideju u umu sa vecom snagom,



Bihar Joga Klub

i nema viSe u umu prepreka, ograni¢enja
njegovim sposobnostima.

Savrsen um koji je sposoban da razmislja o cvetu,
moZe takode da mislii o suncu. Kada postignete
sanjam, onda vezbu moZete primeniti na razlicite
simbole. MoZete praktikovati sanjam na sunce,
na misli o drugima, na kurma nadi koji se nalazi u
blizini tiroidne Zlezde, na svoj lik, ili na teZinu
odnosno lakoc¢u svog tela. Posto je um postao
veoma sposoban i efikasan, sada moZete da
vezbate na bilo kom objektu.

Kada um dostigne savrsenstvo u sanjamu, tada se
postizu i sidhiji, Sto znadi savrSenstvo. Stoga je

potrebno da se u svakodnevnoj praksi ove stvari
integrisu sledstveno i sistemati¢no.

Jantra, mantra i mandala

Tokom niza godina sam

razmisljao o} podesnim
simbolima za vezbu
koncentracije i shvatio da

postoje milioni simbola. Svi
simboli su zapravo povezani sa
nasim arhetipovima. Imamo
sopstvene samskare, na$S sopstveni mentalni
sklop. Nas um je sastavlen od miliona
arhetipova. Na te arhetipove ne moZzemo uticati
samo preko verskih simbola. Po mom misljenju,
na njih se moZe najbolje uticati tantrickim
simbolima: preko jantre, mantre i mandale.

Na primer, pokuSajte da se koncentrisete na
muladara cakru i na jantru i bida mantru
muladhara Cakre. Ukoliko to ne deluje,
koncentriSete se na svadistana ¢akru, i na njenu
jantru i mantru. Ukoliko ne deluje, predite na

manipura Cakru, anahata, visudi ili adna c¢akru.
Naravno da neke od cakri nece reagovati, s
obzirom na to da smo svi ljudska bi¢a u procesu
razvoja. Ukoliko vas je evolucija odvela dalje od
manipura Cakre, a pokuSavate da se
koncentriSete na muladara ¢akru, onda svakako
necete imati uspeha. Stoga mora guru da vam
pomogne, koji je probudio unutrasnje znanje o
razlicitim c¢akrama i njihovim jantrama i bida
mantrama.

Kada karma napravi blokadu

Svi su iskreni, svi rade naporno, ali se uspeh ne
desava vecini ljudi. Gde je blokada? To je ono o
¢emu nikada nismo razmigljali. Sta ¢e se desiti
ukoliko upalite sveéu, a potom otvorite sve
prozore i ukljucite nekoliko
ventilatora? Plamen nikada nece biti
miran i stabilan. | Sta god da uradite
on ¢e se brzo ugasiti. To je ono Sto
nam se svima deSava u
svakodnevnom Zivotu. Postoji
unutrasnje svetlo, ali ono neprekidno
treperi, blediinestaje. Usled mnostva
Zivotnih oluja to unutrasnje svetlo ne
moze da gori stabilno. Sta onda radi
mudar ¢ovek? On iskljuci ventilator i zatvori sve
prozore kako bi obezbedio konstantnu i stabilnu

svetlost.

Blokadu nije tesko razumeti. NasSa sopstvena
licnost je stvara, koja je pod uticajem samskara, a
samskare su pod uticajem nase karme. Prvo ove
samskare mora da se prociste, ali ne moZete bilo
kojom obi¢nom metodom da istroSite svoju
karmu. MozZete da Ccinite dobra dela, dela
milosrda, ali time necete dotacéi karmu. MozZete



Bihar Joga Klub

sluziti siromasne, ali to nece uticati na vasu
sudbinu. Radite sve $to smatrate dobrim delima,
filantropskim i altruistickim, to je sve samo
spoljasnjost, fasada. Nista od toga $to radite ne
prodire dovoljno duboko u vas unutrasnji Zivot.

Zivot je veoma misteriozan. | sam sam ponekad
zacuden. Ali kuda god da pogledam, ja vidim
samo bezgrani¢nost. Ljudima je tesko ¢ak i da
prestanu sa navikom kao $to je pusenje. Sreo sam
mnogo izuzetnih socijalnih radnika koji su
kompulzivni pusaci. Kada sam ih pitao zasto ne
prestanu sa time, rekli bi: ,Ne mozemo, ne
znamo na koji nac¢in®. | tako dodete do trenutka
kada su vam potrebne tantricke prakse.
Paljenjem ¢ak i najmanje vatre, moZete u trenu
spaliti gomilu pamuka. Na slican nacin, tantricke
prakse pomazu da se um oslobodi i licnost
koriguje, a korigujuci svoju li¢cnost, indirektno
pomaZete razvoju sanjama.

Jednom prilikom dok sam radio sanjam, iznenada
sam se setio nekoga ko mi je bio veoma drag.
Odmah se moj sanjam potpuno raspao. OtiSao
sam tako visoko, i iznenada sam se nasSao na
zemlji. Zasto? Zato Sto nisam ocistio tu samskaru
U svom umu, te se ona pojavila u visinama
sanjama. Posle toga sam reSio da ocistim tu
samskaru, te sam sledio obrazac tantricke
meditacije.

Zato, tokom svakodnevne prakse joga sadhane,
moramo imati dve stvari na umu: prvo, kako da
dopremo do uma kroz silne njegove lavirinte, i
drugo, kako da uklonimo prepreke sa puta.
Patandali je dao jednu prelepu ideju: ,Morate
posti¢i mir u umu.” Mir u umu se u rada jogi
naziva ,Cita prasadam®.

Kada se uspostavi mir u umu, tada sadhana dobija
zamah. Mir u umu se postize kroz ,vairagju®, koja
ne znaci odricanje. Vairagja je kontrola starih
nacina misljenja, bilo prijatnih ili onih drugih.

Unutrasnje iskustvo

Ovo je bilo predstavljanje praksi rada joge u
odnosu na svakodnevnu sadhanu. Na kraju, Zelim
da vam dam jedan nagovestaj. Ono Sto vidite
spolja, mozZete videti unutar sebe. A da biste
videli to spolja, potrebna su vam ¢ula. Medutim,
da biste gledali unutra, nije vam potrebno
posredstvo Cula. Ali takva sposobnost se mora
postiéi. Ne brinite se o kvalitetu praksi, ni da li su
one dobre. Budite uvereni da je praksa koju
radite toliko mocna, tako da moZete videti
unutrasnji objekat potpuno jasno, kao da je
stvaran.

Ukoliko vam vezba ne daje to unutrasnje iskustvo,
onda je potrebno da je sagledate ponovo. Ne
postoji razlika izmedu spoljasnjeg i unutrasnjeg
iskustva, oba su veoma sli¢cna, ali kada budete
mogli da imate unutrasnje iskustvo koje ne zavisi
od cula, tada je um postao veoma mocan. Tada
¢ete modi da uticete na svoju sudbinu i karijeru,
moci da promenite svoje Zivotne uslove. Ne
postoji nista Sto ne moZete promeniti. To je
krajnja tacka u jogi, koji svi moramo dostiéi. To
stanje uma, taj kvalitet iskustva je poznat kao
,super um*“ Kako bi ozna&io ovaj pojam, Sri
Aurobindo iz Pondicerija je koristio termine
,psihicka rasa“, ,natCovelanska rasa“ ,super
mentalna rasa” Ta super mentalna rasa je rezultat
joga vezbi. To je ona vrsta ljudi ¢iji umovi mogu da
stvore Zivo unutrasnje iskustvo bilo cega Sto

. %
zamisle. &0



Bihar Joga Klub

Rada joga prema Patandaliju

Svami Satjananda Sarasvati
(Yoga Magazine, decembar 1980.)

atandalijeva joga je jedinstven sistem u

ljudskoj istoriji. Pristup je potpuno
jednostavan i jasan, bez rasprava o
religijskim iskustvima i obredima. Patandali

prelazi direktno na sustinu problema, pri ¢emu su
instrukcije date u njegovom sistemu rada joge
zaista nesektaske, naucne i stoprocentno
spiritualne. Bilo da je neko hindu, musliman,
parsi, hris¢anin ili ateista, to ne pravi nikakvu
razliku, jer se ucenja odnose iskljuivo na

realizaciju visih, prosvetljenijih dimenzija svesti.

U samkija filozofiji, veliki risi Kapila jasno istice da
svest ima svoja ogranicenja koja se
po
manifestacije u materijalnom svetu.

razlikuju rangovima
Po fizici materija ima svoja prirodna
ogranicenja razli¢itinh stepena, sve
dok se konacno ne transformise u
Cestice iz kojih se oslobada energija.
Ova energija se rastvara u domen
beskonacnosti, izvan naseg
poimanja. Na slican nacin, Patandali
shvata proces spiritualne evolucije

od konacnog do beskonacnog.

Prema Patandaliju, vrhunski oblik
svesti je iskustvo. Ovo iskustvo nije psihicke
prirode, niti su to iskustva boZanskog, sunca ili
Ne!
kategorija, to je jednostavno iskustvo samo po

meseca ili demona. Ono je van svih

sebi, liseno slika ili koncepata. Stavie, ovo stanje

s 382 »
< 7GCIRNNS

poznato kao anubhava se ne moZe ostvariti
putem uma. Um ima svoju relativnu licnost i
ograni¢enost. Um nije apsolutan. On ima svoje
sopstvene zakone koji ga determinisu.

Anubhava, kao krajnje spiritualno iskustvo, se
krece u okvirima nedefinisanih zakona. Pre svega
zakoni odredenosti i neodredenosti moraju biti
pravilno shvacéeni. Kada se priroda i poreklo
iskustva ne mogu objasniti  pojmovima
uobicajenog jezika logike, tada se pitamo: ,Ko je
bio taj koji je doZiveo iskustvo?“ Ja kazem, niko.
Ipak, kada govorimo o iskustvu, nagovesStavamo
da postoji dualnost, tj. samo iskustvo
i onaj koji je doZiveo iskustvo. Kako
dualnost ne moze da egzistira u
domenu anubhave, javljaju se dva
konfliktna Medutim,

stanju samadhija ne vaZe pravila

gledista. u

logike. Sledstveno, ni rada joga

sadhana nije definisana prema
logickoj, puritanskoj filozofiji, niti u
cilju ispunjenja verskih propisa ili
morala.

: b

Jame i nijame

Jame (drustvena pravila) i nijame (li¢na pravila) su
prva dva i osnovna koraka rada joge. U pocetku
neko moze misliti da su ona povezana sa
religijskim glediStima i stavovima. Na primer,
satjam Sto znadiistina, predstavlja jednu od jama.



Bihar Joga Klub

Posto se za istinu zalazu sve religije, postavlja se
pitanje da |i to Sto rada joga insistira na
postovanju istine, vodi ka religijskoj praksi. Na taj
nacin bi mnogi koji ne veruju u religiju, odmah
odbacili rada jogu. Medutim, to je netacno.

Postoji sledecih pet jama:

nenasilje (ahimsa),
istinoljublje (satja),
postenje (asteja),
senzualna apstinencija
(brahmacarja), i ne

posedovanje (aparigraha).
Postoji sledecih pet nijama:

Cistoca (sauca),
zadovoljstvo (santosa),
uzdrzavanje (tapas),
samoposmatranje

(svadhaja) i prepustanje

Bogu (ISvara pranidhana).
Videcete da su ovih pet
jama i nijama prvenstveno
namenjene otklanjanju
problema uma — negativan
uticaj na emotivno,

psihicko i mentalno telo. Njima se uklanjaju i
negativne samskare koje se nalaze u najdubljim
delovima svesti, a koje predstavljaju barijeru u

visim fazama meditacije.

Samskare se mogu ukloniti na pozitivan ili
negativan nacin. Pozitivna metoda se sastoji od
razvijanja svih mentalnih, emotivnih i fizickih
kvaliteta koji ¢e obogatiti um i dovesti ga u stanje
savrSene ravnoteze (satva guna). Ove pozitivne
osobine su: prijateljstvo (maitri), saosecanje
(karuna), veselost (mudita) i ravnodusnost ili
neostras¢enost (upeksa). Oni se mogu ugraditi u

strukturu licnosti. Zamislite osobu c¢ija licnost
zraCi prijateljstvom, saoseéanjem, radoséu i
neostras¢enoséu. Takva osoba ¢e svakako imati
manje problema sa meditacijom, nego osoba
koja je ljubomorna, okrutna, melanholi¢na,
ostras¢ena i nezadovoljna sobom i svetom oko
sebe. Ovakva osoba ¢e
morati da se suoci sa
mnogim psihoti¢nim
iskustvima tokom
meditacije. MoZe da joj
se desi da postane
uplasena, uznemirena, ili
da place i zavija kao pas.

Jame i nijame
procis¢avaju glavni deo
svesti, bas kao Sto se u
prasnjavom kraju, kuca
odrzava cistom tako S$to
se zatvaraju vrata i
prozori. Ali ne mozete
zatvoriti vrata Zeljama,
strastima i vezanostima.
Svaki aspirant mora da
odredi prirodu ili granice jama i nijama, u skladu
sa svojom liénoS¢u. Za nekoga postovanje svih
jama i nijama kulminira dubokom meditacijom, a
nekog drugog ono dovodi do histerije i
psihoti¢nih napada. Stoga se ,,adhikara® odnosno
licna ograniCenja i sposobnosti moraju uzeti u
obzir. Kako bi se oc¢uvalo mentalno zdravlje, ne
zaboravite da sve ono $to ¢ini vas um bolesnim
predstavlja anti-jamu i anti-nijamu. Sve $to moze
potisnuti vasu svest i um, ili stvoriti nemir,
depresiju i guSenje li¢nosti, se takode smatra
anti-jamom i anti-nijamom.



Bihar Joga Klub

Upotreba mantre

Cela stvar treba da bude prirodno i prijatno
iskustvo. Ukoliko veZbanje jama i nijama stvara
napetost, Sta ¢e se onda dogoditi u pratjahari, a
Sta tek tokom meditacije? Stoga, uporedo sa
jamama i nijamama potrebno je raditi mantra
jogu. Mantra je rec, vibracija, koja oslobada um
od samskara, bas kao Sto se energija oslobada iz
materije. To je etimologija mantre, definisane
C¢isto u pogledu mentalne i spiritualne slobode ili
mokse.

Prema nada jogi struktura materije se sastoji od
miliona zvukova, kako poznatih tako i nepoznatih.
Svaki predmet je jedan zgusnuti sklop zvucnih
Cestica, a jogini smatraju da ono Sto spaja ove
Cestica u Cvrsti oblik je zvuk ili mantra. Kada
ponavljate mantru, vi zapravo radite na
problemima svoje svesti i uma. To je najmocnija
praksa.

Uzmimo mantru Om za primer. Om se sastoji od
dva zvuka, O i M, i moZe se ponavljati na Cetiri
nacina - glasno, Sapatom, mentalno ili
automatski, spontano. Na kraju, ona postaje deo
vasSe svesti. Bas kao Sto i platno na kome umetnik
slika prelepu sliku, prestaje da postoji, na isti
nacin i mantra postaje sastavni deo opste
strukture uma.

Mantra morate da vezbate kroz Cetiri etape. Prvo
glasno, ili kao Ommmmmm ili Ooooomm,
dozvoljavajuéi da zvuk bude registrovan od
strane mozga, koji zauzvrat menja svoje talase
tako da se mir u umu i pratjahara javljaju
spontano. Posle nekoliko meseci mantru treba
izgovarati Sapatom, zatim je mentalno ponavljati,

i na kraju sjedinjeno sa dahom. Pratjahara e biti
uspesna ukoliko mantra bude osnova vase
sadhane.

Pratjahara

U pratjahari se svesnost privcemeno odvoji od
senzornih, ¢ulnih i motori¢kih nerava. Impulsi koji
iz mozga putem nervnog sistema idu ka spolja,
povuceni ¢ulima, sada se povlace od ¢ula vezanih
za akciju (karmendrija), kao i od ¢ula vezanih za
osecaje i saznanje (gjanendrija). Kao rezultat
toga, svesnost se izoluje i ne opaza vise razliCite
nadrazaje od spolja. Tada iznutra pocinju da se
opazaju drugadije stvari, poznatije kao samskare.

Blokira se priliv iskustava spolja, tako da um
razmislia o nagomilanim utiscima tokom
prethodnih  Zivota, zajedno sa poslednjih
dvadeset do Sezdeset godina tekucéeg Zivota.
Kako koja impresija izlazi na povrsinu, dolazi do
eksplozije u umu. Normalno, kada ste u
prodavnici, ili gledate televiziju, um je miran i vi
nemate problema. Ali ¢im uzmete malu i krenete
sa ponavljanjem mantre koncentrisuéi se na dah
ili na neku od ¢akri, krec¢e uznemiravanje.

Da li je to dobro, da li je to neophodno?
Apsolutno. Kroz ta uznemirenja (vikSepa) treba
de se prode u pocetnoj fazi pratjahare, u
suprotnom, ¢ete morati da se suocCite sa ovim
smetnjama u fazi koncentracije, meditacije ili cak
savikalpa samadhija. Ukoliko vam je stomak
uznemiren, nije vazno da li putujete u Kalkutu,
Bombaj ili Mungir, morate ga isprazniti, i to $to
pre to bolje. Jednostavnije je ocistiti svest tokom
faze pratjahare. Pustite da sve izade napolje!
Kada sadhaka radi pranajamu i doZivi strahove,



Bihar Joga Klub

strasti i uznemirenje, on misli da mu je sadhana
pogresna. Medutim to je greska. BlaZzenstvo se ne
moZze spustiti na vas trenutno. Da biste potpuno
uzivali u obroku, stomak mora da je prethodno
ispraznjen i Cist. Ovaj proces ¢is¢enja je neizbezno
bolan i neprijatan.

Koncentracija (dharana)

Zamislite svecu koja gori, na malom stolu u sobi.
Prozor je otvoren i plamen podrhtava. Ako
ukljucite ventilator plamen ¢e se sasvim ugasiti.
Ali ukoliko zatvorite prozor i iskljucite ventilator,
plamen ¢e biti stabilan. Svesnost je kao plamen i
postace stabilna jedino ako zatvorite prozore
Cula. Tada dete bez napora imati iskustvo
koncentracije (dharana). Jednostavno zatvorite
oCi i bez mentalnog pritiska vidite predmet vase
koncentracije.

Pretpostavimo da pokusSavate da vizualizujete
plamen svece. U stadijumu pratjahare niste u
stanju da stabilizujete um dovoljno kako biste
zadrzali sliku, tj. vizualizaciju. Medutim, u stanju
koncentracije svetlost sve¢e se odmah pojavljuje,
bez obzira Sto je um proZet mislima, dok se sabira
i preusmerava. U osnovi, simbol tokom
koncentracije postaje stabilan i jasan, a kako
bismo to postigli, sledece prakse su vazne.

Prva praksa je trataka. Tokom ove prakse
konstantno se gleda u jednu tacku, kao Sto je
plamen svece. R.E.M. ili brzi pokreti ociju koji se
deSavaju tokom koncentracije, povremeno ¢e
prekidati koncentraciju i kvariti sliku simbola. Cas
vidite plamen, ¢as nestane. Ovo se deSava zato
Sto pokreti oka utiCu na strukturu svesti koju
podrzava mozak. Zato c¢e koncentracija na

odredenu tacku u trataki pruZiti o€ima stabilnost
koja je neophodna. A zatim ¢ete moci i sa
zatvorenim oc¢ima da zadrzite koncentraciju tri do
pet minuta, pri ¢emu se R.E.M. stanje nece
pojavljivati.

Druga praksa je Sambhavi mudra, tokom koje se
oba oka fokusiraju na prostor izmedu obrva.

Treca praksa je nasikagra dristi u kojoj se
netremice gleda u vrh nosa. Ovo dodatno
pojacava kontrolu R.E.M.-a i time omogucava da
se stabilno odrzi slika simbola.

Caitanija (svesnost)

Sve prakse Patandalijevog sistema rada joga su
neophodne kako bi se preoblikovala svest. Bas
kao Sto skulptor vaja, stvarajudi predivno remek
delo od grubog kamena, isto tako mora da se
iskleSe i procisti sirova i primitivna li¢nost
pojedinca. Tamas i radas moraju da se eliminisu.
Tek poSto se pojedinac oslobodi nepotrebnih
karmi proslosti, njegova svesnost ¢e biti potpuno
izdvojena i slobodna, kako bi svest samu sebe
dozZivela.

Svesnost poznata pod imenom Caitanja
funkcionise na Cetiri razli¢ita nivoa. U budnom
stanju (dagriti), funkcioniSe posredstvom cula i
uma. U stanju spavanja (svapna), funkcionise na
nivou snova. Susupti, poznato kao stanje sna bez
snova, se deSava kada se uklone svi nadrazaji, te
svesnost ne opaza predmete, iskustva niti slike.
Na cetvrtom nivou, poznatom pod nazivom
turija, svesnost je oslobodena od svih impresija,
svi tokovi su zatvoreni i svesnost dozivljava sebe
u svojoj Cistoj formi. ,Ja znam da jesam®. Kada se



Bihar Joga Klub

dostigne ovo znanje, postize se smisao joge —
evolucija ljudskog Zivota.

Rada joga danas

Usled neznanja Ccovek doZivljava strahote
sopstvene licnosti. On stvara probleme, a zatim u
svojoj uznemirenosti da nade reSenje za njih, on
stvara nove probleme. To je kao covek koji
sopstvenim fekalijama Cisti toalet. Kako problemi
mogu resiti probleme? Kako moze um, koji je
nesposoban i o o
nemocan, da
resi takve
nemire?  Ne
mozZete
prevazidi
konflikte
putem  uma.
Mnogi ljudi sa
istoka i sa
zapada,  koji
imaju  visoke
kvalifikacije u
izucavanju
uma i psihe,
nisu u stanju
da reSe sopstvene probleme. ReSenje lezi u
prevazilazenju uma. Ukoliko imate mentalne
probleme, psihoze i neuroze, morate nauciti kako
da savladate um. Nije dovoljno samo znati sve
njegove komponente. To se ne moZe postici
religijskim obredima, ni puritanskim nacinom
Zivota.

Kao Sto postoji nauk koji ¢e vas nauciti kako da
vozite i odrzavate auto, tako postoji i nauka koja
¢e vas nauciti kako da upravljate ovim vozilom,

ovim Zivotom. Joga je nauka koja vas uci kako da
pravilno upravljate, kako i kada da koristite
kocnice, kako da upravljate Zivotom menjajuci
brzine, tako da vam Zivot tece u harmoniji i ide
tamo kuda vi Zelite.

Telo i um su samo nosaci. Emocije, strasti i misli
su samo promene uma (vriti), ali oni nisu um. Um
nije ni dobar ni los, niti zao ni boZanski. Um je
,nirguna“, stvoren od Brahmana, a njegova

energija (Sakti) je nezamisliva. Bas kao $to nam

svetlost koja
prolazi kroz
pukotine vrata,
omogucdava da

vidimo
predmete u
sobi, na isti
nacin nam
vrhovna  mo¢
probija kroz
um, a to je svest
i svesnost.

Um nije neki
Stetan skup
navika. Nije
gresan, niti sacinjen od religioznih dogmi. Um je
propustanje transcendentalne stvarnosti kroz
svest i Cula. Samo pomocu te male svetlosti uma,
u stanju ste da vidite i budete svesni. Ovo maleno
svetlo moze postati josS sjajnije i efikasnije, tako
da moZete da shvatite kosmos i njegovog tvorca.
Patandalijev sistem rada joge moZe razviti um do
najviseg stepena. On je i kreiran tako da svi koji
zude za oslobodenjem od patnje, mogu ic¢i tim
putem i dostignu najviSe stanje samospoznaje
(kaivalja). 0



Bihar Joga Klub

Ciscenje je prvi korak
Odlomak iz knjige ,,Raja Yoga Yatra 1“

Svami Nirandanananda Sarasvati
(Yoga Magazine, juni 2019.)

rvi korak u jogi je procis¢avanje, na isti

nacin kao $to u kuéi moraju da se Ciste

zapuseni odvodi da bi
voda mogla prolaziti kroz njih.
Necistoce  koje su se
nakupljale mesecima i
godinama blokirale su protok
vode i to je potrebno odistiti.
Zato je prvi uslov u jogi: Sudhi,
proc¢id¢enje. Cak i hatha joga
pocCinje  sa Sudhi  krijom,
Satkarmom, a ne pocinje sa
asanama. U rada jogi se
¢is¢enje odnosi na um, i to na
sve Cetiri sposobnosti uma.
Cetiri  aspekta uma su
ahamkara - ego, (ita -
budhi -
inteligencija i manas - moc¢

memorija,

razmisljanja. Oni su blokirani jer na njih uticu tri
gune: tamas, radas i satva.

Tri oblika ahamkara: tamasian ego je
opsednutost sobom, ,ja i moje, ja i moje". To je
svesnost okrenuta samo ka samom sebi, jedan
sebicni stav u Zivotu.

Isticanje i narcisoidnost su radasi¢an ahamkar. U
grékoj mitologiji postoji prica o Narcisu, koji bi
gledao svoj odraz u vodi i govorio: ,Kako sam
lep!" To je radasican ahamkar. Fejsbuk nije nista
drugo nego ispoljenje radasicnog ahamkara. Ako

vam se svida fejsbuk, neéete Zeleti da se sloZiti sa
mnom, ali ¢injenica je da je samo-isticanje, u bilo
kom obliku, radasican

ahamkara.

Satvican ahamkar je povezan
sa visSom svesnoscu: ,ja i moj
Bog", ,ja i moj guru", ,neka
bude Tvoja volja". Povezivanje
s tom inspiracijom predstavlja
satvi¢an ahamkara. Dakle, ako
u ahamkaru postoji blokada,
to ¢e biti u tamasichom i
radasicnom egu i to se mora
ocistiti.

Tri oblika ¢ite: tamasicna Cita
se stalno bavi negativnim
secanjima. , Ta je osoba takva,
ta osoba je onakva, on me je
povredio, ona se izvikala na mene." Razmisljanje
0 negativnim secanjima, o negativnim ljudima i
situacijama, koje na kraju krajeva mogu biti
posledica vasih vlastitih obmana, predstavlja
tamasicnu Citu.

Radasi¢na Cita istiCe secanja na vasa dostignuca i
postignuca. ,,Ove godine sam se popeo na Mont
Everest Sto niko oko mene nije uradio". Vio tome
razmisljate na takav nacin i osecéate se srec¢no.



Bihar Joga Klub

Satvi¢na ¢ita sastoji se od uspomena koje vas
nadahnjuju. ,Moji trenuci s mojim Bogom kada
sam delila jabuku s njim." To je pozitivno se¢anje!

Tri oblika budhi: tamasic¢an budhi je neaktivan,
dosadan i pokazuje nedostatak postovanja.

Radasi¢an budhi je kada se intelekt koristi i
primenjuje za zadovoljenje li¢nih potreba.

Manipulacije i  opravdanja

predstavljaju

radasican budhi.

Satvican budhi ima Siru
perspektivu. ,,Ova osoba se
ponasa na taj nacin zbog te
i te situacije, zbog
odredene situacije u kojoj
je, zbog onog dogadaja ili
takvog i takvog odnosa sa
drugom osobom.” Kad je
satvicki budhi aktivan, vi imate celovitu sliku, vi
viSe ne posmatrate stvari iz svoje reakcije na

trenutnu situaciju.

Tri oblika manasa: Tamasi¢an manas nema dobru
sposobnost za analizu i racionalnost. Kada
preovladava tamasi¢an manas, tad nema ucenja.
Mogli biste da slusate istu lekciju trideset godina,
ali nista nec¢e uci u um.

Radasi¢an manas preterano analizira. ,,Zasto je ta
osoba to rekla?", a um se vrti u mestu u nameri
da razjasni svaki moguci scenario. Takva
preterana analiticnost je radasican manas. Na
primer, kad pogledate nekoga i nasmesite se,
njihov radasican manas se trgne: ,Zasto me ta
osoba pogledala i nasmesila se? Je li sve u redu?
Da li je moja kosa u redu? Da nije neSto u redu?”
Zasto ne prihvatite da je ta osoba jednostavno
srec¢na i da vas je mozda zato pogledala i lepo se
nasmesila? Kada pokusavate da pronadete razlog

za svaku sitnicu, uvijajuditime svoj um u ¢vor, pod
uticajem ste radasi¢nog manasa.

Satvi¢an manas je uravnoteZena analiza kojom se
dolazi do pravog zakljucka.

Pratjahara kao mentalni Sudhi

Tri kvaliteta ovih triju guna postoje na svim
nivoima uma: ahamkara, ¢ita, budhi i manas.
Tamasi¢no i radasi¢no stanje
blokiraju um, oni postaju
smece u glavi. Zbog toga se
sudhi mora primenjivati na
svim nivoima u jogi. Sudhi ne
oznacava samo fizicko
procis¢avanje, nego i
mentalno procis¢enje.

: Mentalni Sudhi je
pratjahara. Bas kao Sto je fizicki Sudhi Satkarma,
mentalni Sudhi je pratjahara u rada jogi. Pre nego
Sto postignete stanje dharane, koncentracije,
morate posti¢i mentalni Sudhi kroz pratjaharu
kako bi energija mogla da tece bez ometanja ili
distrakcija.

Nacela pratjahare treba da se primenjuju u
svakodnevnom Zivotu, a takode i u vasoj jogickoj
rutini. Kao S$to postoji skup od pet ili Sest
specifi¢nih pravila za joga nidru, za svaku vezbu
pratjahare postoje posebna pravila i uslovi koji
definisu kuda treba da idete, Sto morate da
steknete, Sta treba da postanete i Sta morate da
ostavite iza sebe. Ako ih sledite na sistematican
nacin, i ne idete za ¢udljivostima uma, vec sledite
stazu koju pruZza joga, za nekoliko godina
ugledadete prekrasnog leptira kako izlazi iz Caure.

24. oktobar 2016., Raja Yoga Yatra 1, Ganga
Dargan, Mungir3



Bihar Joga Klub

Tokom procesa disanja dusa, diva, ponavlja sa svaki dahom
najvecu od svih mantri - mantru Soham, automatski 21600
puta tokom 24 Casa. To se zove adapa mantra. Drugim recima,
to je mantra koju bez dape i voljnog napora ponavlja dusa.
lzdah ide sa HAM a udah sa SO. Soham je zapravo sam OM.
Uklonite suglasnike S i H, ostatak koji dobijete je OM.
Ponavljanje ove mantre dodaje silu i snagu dapi kao da kazete
,Bog je ljubav, ljubav je Bog”“.

Svami Sivananda

Fizicki bol ojacava nervni sistem, a mentalna agonija ojacava um.
Fizicke teskoce Cine telo jakim. To je pravilo, medutim, vecina ljudi
teSko to prihvata jer ne Zeli da pati od bola, mentalnih agonija, fizickih
muka i teSkoca. Kad ste usred nekih prijatnih trenutaka u Zivotu, znajte
da um potone u stanje tamasa (inertnosti, tuposti, letargicnosti, ne-
budnosti, prim. prev.) zato sto u njemu nema nikakvih sukoba. Tada
su svi konflikti manje ili viSe razreseni, ili su ublazeni zbog trenutnog
osecaja prijatnosti. Kada smo zadovoljni i kada imamo utehu i
ohrabrenje od prijatelja i kada smo se ustalili u prijatnom Zivljenju, to
stavlja taCku na nasu fizicku, mentalnu i emocionalnu evoluciju. Kljuc
napretka i evolucije je u konfliktu.

Svami Satjananda (Yoga Magazine, novembar 1982.)



Bihar Joga Klub

Moja isRustva u jogi

Patnja — preruseni blagoslov

Svami Omgjanam Sarasvati

edna Zena je u ocajanju potrazila utehu od

Bude, slomljena od tuge za umrlim detetom.

Buda joj je rekao da joj ne moZe pomodi sve
dok mu ne donese makar jedno seme slacice iz
kuce u kojoj nikada nije bilo tuge. Zena je i$la po
selu trazedi kucu u kojoj se nikada nije patilo, ali
vratila se Budi priznavsi da nijedno zrno nije
mogla da mu donese. U svakoj kudi je ¢ula neku
pricu o nesredi, tuzi, bolesti, patnji. Budisti kazu
da je patnja neizbeini sastojak ljudskog Zivota.
Citava religija budizma se bazira na prihvatanju i
transcendiranju patnje. Patnja je jedna od ‘Cetiri
plemenite istine’ koje vode osveséivanju i
prosvetljenju.

Kada su Svami Satjanandu, osnivaca Biharske
Skole joge, upitali kakva je u osnovi ¢ovekova
priroda, da li je radost bazi¢no oseéanje coveka ili
tuga, on je odgovorio - tuga. Ako bismo bili
potpuno iskreni svako od nas bi mogao to da
potvrdi. Od kada postoji ljudska vrsta Covek je
patio od bolesti, potiStenosti, briga, nesigurnosti,
nedaca. Od samog pocetka Zivota se sre¢emo sa
patnjom i ona nas prati u raznim oblicima sve do
samog kraja. Patnja je sastavni deo Zivota.

Medutim, patnja je samo jedna strana medalje
postojanja. Postoji i druga strana medalje, a to je
svestan Zivot posvecen i usmeren ka izvoru
mudrosti i sveg postojanja. Sa te druge strane

patnja viSe nema negativnog uticaja na ¢oveka.
Postoje ljudi koji su prevazisli patnju i oni su ti koji
vode druge ljude ka svetlosti. Neki ih zovu
guruima, neki mudracima, neki prosvetljenim
bi¢ima. Joga tvrdi da je svrha postojanja upravo u
transcendiranju patnje. Kako da to uradimo?
Kako da predemo na drugu stranu?

Prihvatanje promena:

sve je prolazno pa i patnja

Prvo i pre svega treba da razumemo prirodan
zakon promene. Kao $to prihvatamo da na kraju
dana pada mrak, tako treba da prihvatimo svaku
promenu: menjanje tela sa godinama, menjanje
interesovanja, prioriteta, afiniteta i ambicija u
zivotu. Treba da prihvatimo i menjanje ljudi i
okolnosti oko nas. Odrastanje i odlazak od kuée
nase dece moZemo da pozdravimo i podrZimo sa
zdravim optimizmom. Odlazak u penziju mozemo
da vidimo kao otvaranje novog poglavlja u Zivotu
u kome mozemo da se posvetimo Sebi. Promena
je neminovna jer sam Zivot je promena. Promena
je kreativna sila Boga i ne mozemo je zaustaviti.
Bez promene nema kretanja ni napretka. Kada je
promena nezeljena ona se doZivljava kao patnja.
Patnja postoji sa razlogom. Ona nas menja,
oblikuje, teSe, Celi¢i da bismo sazreli, izrasli,
prosirili svest. Nema drugog puta ka zrelosti.
Hrist je patio, Gandi je patio. Svi mudri i veliki



Bihar Joga Klub

ljudi, lu¢onoSe ljudskog roda za kojima mi
koracamo, svi su oni patili, daleko vise od nas.
Patnja nas najviSe gura napred. Ona je vatra koja
sagoreva necisto¢e da bi se zlato iz grumena
zemlje i prasine izdvojilo. Treba da prihvatimo
patnju kao ¢injenicu Zivota. Treba da smo svesni
da ¢e ona prodi. Zivot nas uci da nijedno stanje
nije trajno i zato se ,ne treba u dobru uzvisiti ni u
zlu uniziti“. Put joge je sredisnji put, put
umerenosti i svesnosti. Evo jedne Sufi pri¢e koja
daje ucenje o promeni:

,Bio jednom jedan kralj koji je stalno bio rastrzan
izmedu sreée i patnje. | malo osecanje
zadovoljstva bi se lako rasprsilo i pretvorilo u
tugu, brigu, ili ljutnju. Dosadilo mu je da bude
Zrtva tog klatna nad kojim nije imao nikakav uticaj
i pozeleo je da nade reSenje. Poslao je po
mudraca koji je Ziveo u njegovom kraljevstvu.
Kada je mudrac stao pred kralja, ovaj ga je upitao:
,Zeleo bih da budem miran kao ti. Voleo bih da
sam uravnotezen, staloZzen i zadovoljan. Kako je
moguce to postic¢i? Da li postoji neka formula,
neka mantra, nesto Sto moze da izvuce Coveka u
svakoj situaciji, da ga spase od tuge, patnje? Ne
pitam za cenu.” Mudrac mu je odgovorio da ce
mu pomodi. Vratio se posle par nedelja sa
prstenom na kome je ugravirana recenica: ,| to
¢e proci“. Kralju nije bilo nista jasno. Zamolio je
za objasnjenje. Mudrac je rekao: ,Nosite ovaj
prsten stalno i Sta god da se desi, pre nego Sto ga
nazovete losim ili dobrim, pogledajte u prsten i
procitajte recenicu. Na taj nacin ¢ete uvek biti u
miru.”

Sve je prolazno. Kada bismo samo to mogli da
usvojimo, patnja bi postala sredstvo spasenja.
Teznja za srecom i zadovoljstvom je pogubna i
uzaludna. U Indiji se kaZe da je to uzaludno kao i

pokus$aj da se uhvati sopstvena senka. Patandali,
po ¢ijem ucenju je nastala Rada joga, kaze da je
svrha joge da ukloni patnju koja potice iz pet
klesa (sile koje pomucuju um): 1. neznanje, 2.
ego, 3. Zelja za prijatnim stvarima i okolnostima,
4. izbegavanje, odbijanje svega $to nam se ne
svida, i na kraju, 5. strah od smrti. Uzrok svake
patnje je u jednoj od ovih klesa. Vezbanjem joge
postepeno razvijamo visSi um, budhi, koji nam
omogucava da zrelo rasudujemo i da svesno, sa
mudro$¢u primamo sve $to nam Zivot donosi.

Patnja je prikriveni blagoslov

Niko ne Zeli patnju. Medutim, upravo patnja
sagoreva negativnu karmu i ubrzava nase
uzdizanje na lestvici evolucije. Ona je neizbeZzna i
treba da joj poZelimo dobrodoslicu. Svami
Satjananda kaZe da treba da joj se radujemo kao
operaciji slepog creva kada se ono upalii postane
pretnja po Zivot.

Kada se opiremo patnji vise je ose¢amo. Jogini se
raduju neda¢ama jer znaju da su to testovi snage
njihove duhovnosti. Oni znaju da samo hrabri i
duhovno jaki dobijaju patnju na putu. Prica o
Jovu iz Biblije pokazuje kako zrelog aspiranta
neminovno Ceka test patnje. Zato, kadgod smo u
patnji treba da se setimo da nam to Bog pruza
Sansu da se prenemo, probudimo iz stanja
obamrlosti. U patnji je lekcija, u¢enje i nevidljivi
blagoslov. Blagoslov oznacava sve $to nas vraca
nama samima, Sto nas priblizava Istini. Ako ne
mozemo da vidimo blagoslov u samom trenutku
patnje, treba da se osvrnemo unazad kada sve
prode, i uvericemo se da nas je patnja dovela
korak blize mudrosti i zrelosti.



Bihar Joga Klub

Razvijanje vere i poverenja u Zivot

Jedna od veZbi rada joge, ISvara pranidhana, uci
nas da se sa poverenjem prepustimo toku Zivota.
Ne pasivno, malodusno, nego sa odlukom,
svesno, sa srcem. Kada se pustimo reci Zivota, i
imamo poverenje da sve $to se deSava jeste za
nase dobro, tada nestaje anksioznost Zivotne

borbe. Vera nije neophodno vezana za religiju.
Vera je urodeno osecanje sigurnosti u Coveku da
je sve bas kako treba da bude i da je sve §to se
deSava dobro za njega. Vera je osecaj da se neko
brine za nas, da nas nevidljivom rukom vodi i da
¢e sve biti u redu. Jer, konac¢no, sve bude u redu,
mada ne obavezno onako kako smo mi to
planirali. 30

®

SATYANANDA YOGA

Satyananda Yoga Academy Europe (SYAE)

Vas obavestava da je prosirila ponudu svojih kurseva sa
jednim novim, izuzetnim kursom koji ima elemente treninga
za joga ucitelje: Integrated Yogic Studies

Vise informacija na:

https://syae.eu/integrated-yogic-studies/



https://syae.eu/integrated-yogic-studies/

Bihar Joga Klub

SATJANANDA KRIJA JOGA TRENING

SATYANANDA YOGA

Satyananda Yoga™ kao sistem progresivnog i integrisanog napretka odvija se u tri faze. Prva je
fizicko vezbanje odredenih tehnika, druga je proces otkrivanja sebe kao licnosti, a treca je
budenje sopstvenih kreativnih potencijala u najSirem smislu. Trening u ovakvoj integralnoj,
klasi¢noj jogi je obeleZje Biharske skole joge i oli¢en je u konceptu Joga Cakre.

Ovde cakra oznacava tocak koji ima Sest paoka i oni predstavljaju Sest osnovnih grana joge. One
su podeljene na takozvanu spoljasnju (bahiranga) jogu koja sluzi samousavrsavanju, i unutrasnju
(antaranga) jogu koja nam omogucava da se duhovno ispoljimo. Spoljasnja joga vam pomaze da
poboljsate svoje telo, um, izraz vasih Cula, i vase ponasanje. Ona obuhvata hata, rada i krija jogu.

Prvo iskustvo joge je fizicke prirode (hata joga), drugo je mentalne prirode (rada joga), a trece
iskustvo je psihicke i duhovne prirode i doZivljava se kroz krija jogu. U ovoj fazi fokus je na
budenju urodenih potencijala i sposobnosti koje trenutno, i pored napora uloZenih u prve dve
faze, josS uvek spavaju u dubini nase psihe. Naucna istraZzivanja pokazuju da koristimo manje od
deset procenata mozga i njegovih mogucnosti. Nacin da se koriséenje urodenih potencijala
poveca jeste krija joga.

Tehnike Krija joge koje se poducavaju u Satyananda Yoga™ sistemu preneo je iz drevnih izvora
joge i tantre Svami Satjananda Sarasvati. Ovaj program je, uz sistem Paramahamsa Joganande,
jedan od dva sistema krija joge koji su danas Siroko prihvaéeni u svetu. Ova nauka potice iz
davnina, drZana je u tajnosti, i vremenom se dodatno razvila kroz iskustvo i praksu.

Termin krija oznacava aktivnost ili pokret, i odnosi se na aktiviranje ili kretanje svesti.

Krija takode oznacava tehniku, praksu koja dovodi do jedinstva svih dimenzija licnosti, sto je
krajnji rezultat rada Krija joge. Njena specificnost i vrednost ogleda se u tome $to ona od
aspiranta ne zahteva da se direktno konfrontira sa sopstvenim umom. Veoma je tesko sagledati
sopstveni um u potpunosti i staviti ga pod kontrolu. Prakse krija joge ne bave se umom i
njegovim nebrojenim sadrzajima, ve¢ ovaj duhovni put zapravo zaobide um, podsticuci aktivnost
i budenje svesti. Ovim procesom sve dimenzije liénosti bivaju uravnotezene i mogu da ispolje
svoj potencijal u potpunosti. Rezultat je duhovni razvoj kroz ispoljenje kreativnosti u svim
sferama Zivota.



Bihar Joga Klub

Krija joga sastoji se od tri dela: pratjahara krije (umirenje uma), dharana krije (koncentracija) i
dhjana krije (meditacija). Aspirant prolazi kroz razliCita stanja uma, od pratjahare kroz dharanu
do dhjane, i krajnji rezultat je celovita svesnost.

Ovaj program namenjen je ozbiljnim aspirantima. Krija joga je napredna grana joge i da bi se sa
njom zapocelo potrebno je odredeno iskustvo u radu hata i rada joge Trening u krija jogi je
trogodisnji program i od polaznika se ocekuje da budu redovni u svojoj praksi, da bi mogli da
nastave sa narednim fazama treninga. Samo ozbiljni aspiranti spremni da se posvete sadhani
(redovnoj praksi od oko 30 minuta dnevno) bi trebalo da se prijave za ovaj program.

Krija joga trening vodi Svami Mudrarupa Sarasvati, direktor i ¢lan Upravnog odbora evropske
,Satjananda joga akademije” (SYAE). Gy

5 KRAJ



Bihar Joga Klub



Bihar Joga Klub



