
Bihar Joga Klub 

 

Joga bilten 
Broj 35, januar 2020. 

 

 

Izdaje: Bihar joga klub, R. Domanovića 4, Beograd 

Tel.: 064 046 7216,  064 491 2868 

Mail: biharjogaklub@gmail.com 

Web: www.jogabeograd.com 

Facebook:  BIHAR JOGA KLUB 

JOGA BILTEN je delo članova „Bihar joga kluba“ i drugih sledbenika Biharske škole joge. Prevodi, priprema i 

distribucija su u potpunosti plod zajedničke karma joge. 

Više informacija o Biharskoj školi joge možete naći na: www.biharyoga.net i www.syae.eu 

 

mailto:biharjogaklub@gmail.com
http://www.jogabeograd.com/
http://www.biharyoga.net/


Bihar Joga Klub 

 

Sadržaj 

 

Zdravlje je eliksir života …………………………………………………………………………………….….......3 

Đjoti aradhana …………………………………..……………………………………………………………..………..7 

Kako sagraditi brod ……..…………………………………………………….………………………………..……10 

Moja iskustva u jogi – Sećanja ……………………………………………………….……………………….…11 

 

 

 

 

 

 

  



Bihar Joga Klub 

 

Zdravlje – eliksir života 

Svami Šivananda Sarasvati 
 (Yoga Magazine, novembar-decembar 2005.) 

 
Autorsko pravo pripada „Yoga Magazine“, prevedeno i objavljeno uz dozvolu Biharske škole joge, Mungir, Indija 

 

itavim univerzumom, od najmoćnijeg sunca 

pa sve do najsitnijeg atoma upravljaju 

zakoni. Jedino čovek krši i narušava sva 

pravila i zakone. On svojevoljno i namerno 

ignoriše zakone zdravlja i 

higijene, vodi raspusni život i 

onda se čudi što pati od 

bolesti i nesklada. Svaki 

ljudski stvor je tvorac svog 

ličnog zdravlja ili bolesti. 

Zakoni zdravlja su zakoni 

prirode i oni se ne mogu 

narušavati po ličnoj volji. 

Zdravlje je preka potreba 

Čak i da je neko gospodar cele 

planete, ako nema dobro 

zdravlje njegov život će biti 

mizeran. Šta vrede bogatstvo 

i posedovanja ako ne možete 

da uživate u dobrom 

zdravlju? Bez zdravlja, život 

nije život. Onaj ko ima dobro 

zdravlje ima nadu. Onaj ko ima nadu ima sve. 

Dobro zdravlje je jedno dragoceno preimućstvo 

za svakog čoveka. Čovek treba da ima i fizičko i 

mentalno zdravlje. 

Čak i za duhovne ciljeve je zdravlje preko 

potrebno. Bez dobrog zdravlja nećete moći da 

prodrete u skrivene dubine beskrajnog okeana 

unutarnjeg života i dostignete krajnju lepotu 

života. Bez dobrog 

zdravlja nećete moći da 

terate rat sa nemirnim 

čulima i burnim umom. 

Stari spisi tvrde da je 

ovo telo jedan čamac 

da se pređe okean 

samsare (materijalni 

svet, prim. prev.), 

jedan instrument da se 

rade dobra dela i 

ostvari mokša 

(sloboda, prim. prev.). 

Ono mora da bude 

čisto, jako i zdravo. Ovo 

telo je prevozno 

sredstvo koje će vas 

odvesti do cilja. Ako se 

pokvari nećete stići na 

odredište. 

Zdravlje je jedno pozitivno stanje 

Zdravlje je stanje u kome spavate dobro, varite 

hranu dobro, i u dobroj meri ste opušteni i 

nemate nikakvo oboljenje ni nelagodu. Kada ste 

Č 



Bihar Joga Klub 

 
savršeno zdravi, svi organi – srce, pluća, mozak, 

bubrezi, jetra, creva – rade u savršenom skladu i 

zadovoljavajuće obavljaju svoje dužnosti. Zdrava 

osoba se smeši i smeje i vedra je i srećna. On sa 

lakoćom i uživanjem obavlja sve svoje dužnosti. 

Zdrava osoba je u stanju da radi dugo vremena 

bez ikakvog umora. Njegova efikasnost i 

mentalna i fizička je najvišeg kalibra. Zdravlje je 

jedno pozitivno stanje. To nije samo stanje u 

kome nema bolesti. Zdrava osoba može mnogo 

više da obavi i fizičkog i mentalnog rada. On može 

i da dobro meditira dugo vremena. Zdravlje je 

vaše pravo, a ne bolest. Sasvim je prirodno biti 

dobro, kao što je prirodno roditi se. 

Kako da budemo zdravi 

Budite razboriti i umereni. Sunce i svež vazduh su 

vaši najbolji doktori. Neka vam ishrana bude 

jednostavna. Nikada ne jedite previše. Radite 

vežbe u dovoljnoj meri. Kada se ne osećate 

dobro, gladujte sve dok se ne oporavite. Budite 

sami sebi lekar. Pomozite prirodi. Priroda je 

najbolji iscelitelj. Lekovi i doktori samo pomažu 

prirodi da obavi svoj posao oporavljanja. Možete 

da imate odlično zdravlje, snagu i vitalnost ako 

pijete čistu vodu, ako jedete čistu i zdravu hranu, 

ako poštujete zakone zdravlja i higijene, ako 

redovno svako jutro vežbate i kupate se hladnom 

vodom, ako radite đapu i meditaciju, ako živite 

ispravno, ako ispravno mislite, ispravno delate, 

ispravno se ponašate, ako boravite napolju na 

svežem vazduhu i suncu svaki dan. 

Zdravlje i ishrana 

Tajna da budete stalno dobrog zdravlja i dobrog 

raspoloženja jeste da uvek budete pomalo 

gladni. Nikad ne pretovarite svoj stomak. 

Prejedanje je glavni uzrok većine bolesti. Većina 

ljudi svojim zubima kopa sebi grob. Stomaku se 

ne daje nikakav predah. Mada se hvalimo kako 

smo civilizovani, kada je hrana u pitanju, mi 

neprimetno činimo mnogo grubih grešaka. Ljudi 

obično jedu dva puta više nego što je potrebno 

što ometa proces eliminacije, asimilacije i rasta. 

Svi organi se time prenaprežu i brzo oboljevaju. 

Zato izbegavajte prejedanje i držite se savršene 

umerenosti u ishrani. 

Najvažnije je ispravno se hraniti. Steknite dobro 

znanje o ishrani i hrani. Možete da sebi 

obezbedite zdrav organizam. Polovina svih 

bolesti na svetu nastaju usled loše uravnotežene 

ishrane. To može lako da se nauči. Pravila ishrana 

je ključni faktor u održanju savršenog zdravlja i 

vitalnosti na najvišem nivou. Dobra hrana nije 

skupa. Dobro uravnotežena ishrana nije skupa. 

Nama nedostaje znanje o ishrani. Jedite u 

umerenim količinama ono za šta iz iskustva znate 

da vam odgovara i prija i da je lako svarljivo. 

Jednostavna ishrana je najbolja.  

Vežbanje je obavezno 

Vežbanje je neophodno u svakom životnom 

dobu, naročito u detinjstvu i mladosti. 

Neophodno je održati dobro zdravlje, energiju, 

snagu i vitalnost. Vežbanje čuva zdravlje tela. 

Ono omogućava i telu i umu da budu efikasni, čini 

da budemo društveniji i kooperativniji prema 

drugima. Možemo bolje da vladamo slabijom 

stranom svoje prirode i da pustimo da se 

slobodno ispolji naša najbolja strana. Vežbanje će 

sprečiti preteran rast a razviti onoga slabije 

građe. Ono za čas povrati dobro zdravlje 

rekonvalescentima. Dok je telo u razvoju, 



Bihar Joga Klub 

 
vežbanje će ispraviti deformitete. Ono uklanja 

nedostatak vitalnosti i gojaznost. 

Vežbanje je neophodno da bi se različiti organi u 

telu klako i efikasno obavljali svoje funkcije. 

Neophodno je da se podstiče stvaranje i 

regenerisanje tkiva i da se  pojača potreba za 

kiseonikom potrebnim za iskorišćavanje hrane. 

Bez vežbanja nema zdravlja. Ceo organizam će 

jednostavno odbijati da funkcioniše. Stomak će 

odbijati da da svari hranu kako treba a creva će 

prestati da rade efikasno. Krv će biti preplavljena 

toksinima.  

Srce ne može da radi kako treba bez određenog 

vežbanja. Redovno vežbanje će učiniti da krv teče 

snažnije kroz telo. Pluća će uzimati vazduh 

dubljim disanjem. Grudi će se proširiti. Izbaciće 

se iz pluća znatnije količine ustajalog i 

potrošenog vazduha. Kada se rad srca poboljša 

vežbanjem, neće dolaziti do zastoja krvi u 

pojedinim delovima. Krv će biti ravnomerno 

raspoređena a cirkulacija krvi u plućima 

pojačana. Količina kiseonika koja se unese, i 

količina ugljen dioksida koja se izbaci, obe će se 

znatno uvećati. Najbolje je da se vežba na svežem 

vazduhu jer se tako više kiseonika primi da se 

pročisti krv. 

Vežbanje će dati celom telu zdrav sjajan izgled. 

Pošto se brže napajaju krvlju, to  stimuliše rad i 

bubrega i pluća i kože, koji uklanjaju otpadne 

materije iz organizma. Tako će oni čistiti telo 

energičnije i efikasnije. Vežbanje mišića ima 

korisno dejstvo na čitavo telo. Ono pomaže 

uklanjanju zatvora, a i dovodi do redovnog 

pražnjenja. Dovodi i do boljeg, efikasnijeg rada 

uma. Snižava i reguliše temperaturu tela. 

Treba imati dobro građeno telo bez masnih 

naslaga. Debljina otežava rad čoveku jer je telo 

teže, jer se telo brže zagreva tokom rada i brže se 

zamara zbog akumulacije otpadnih materija. 

Redovnim i sistematičnim vežbanjem smanjite 

masne naslage. 

Vežbe treba da su primerene i prilagođene 

potrebama i sposobnosti vašeg tela. Svakako 

treba izbegavati žestoko vežbanje. Bolje se držati 

vežbi koje su postepene. Svaki mišić u telu treba 

da bude zastupljen. Nikad ne idite preko svojih 

sposobnosti. Ako ste umorni, tada smanjite broj 

vežbi i trajanje vežbanja. Posle vežbanja treba da 

ste savršenog raspoloženja. Vežbati retko i grubo 

vežbati može doneti više štete nego koristi. 

Količinu vežbanja treba odrediti prema 

individualnom dobu, fizičkoj razvijenosti i 

sposobnosti. 

Joga asane i fizičko vežbanje 

Obične fizičke vežbe razviće samo površinske 

mišiće u telu. Asane su namenjene podrobnom 

vežbanju unutrašnjih organa. Fizičko vežbanje 

iscrpljuje i troši pranu u telu. Asane šalju pranu i 

ravnomerno je raspodeljuju kroz čitavo telo. 

Asane su više od fizičkog vežbanja. One daju 

mentalnu stabilnost, pomažu da se vlada 

emocijama, kontrolu i doprinose duhovnim 

koristima. Vi ne radite asane i pranajame da biste 

imali jake i velike mišiće. Mišići ne daju mentalno 

zdravlje. Ono što vama treba jeste uravnoteženi 

rad žlezda sa unutrašnjim lučenjem i unutrašnjih 

organa, a još više uravnoteženi rad nervnog 

sistema, a to će vam svakako dati redovno 

vežbanje asana i pranajama.  



Bihar Joga Klub 

 
Dobro zdravlje je osnova uspeha u jogi i 

ostvarenju duhovnih ciljeva. Jedan narod se 

razvije i procveta samo ako je zdrav. Bogatstvo je 

beskorisno bez zdravlja. Priroda nastoji da nas 

održi zdravima ali mi kršimo njene zakone. Ako 

želite savršeno zdravlje, vratite se prirodi. Služite 

se isceliteljskim svojstvima koje priroda nudi. 

Priroda je najbolji iscelitelj.  

*Svami Šivananda je bio lekar po profesiji, osim 

što je bio sanjasin i ostvareni jogin prvoga reda. 

Njegovi saveti o zdravlju dolaze iz dubokog 

iskustva jednog jogina i razumevanja i znanja 

jednog lekara o čovekovom telu. 

 

SREĆNA 2020. godina! 

Sarvešam svastir bhavati! 

Sarvešam šantir bhavatu! 

Sarvešam purbam bhavatu! 

Sarvešam mangalam bhavatu! 

Neka vam bude dobro zdravlje! 

Neka vam bude mir! 

Neka vam bude ispunjenost! 

Neka vam bude sreća! 



Bihar Joga Klub 

 

Đjoti aradhana 

(Odlomak iz knjige „Đanani”) 

Svami Prembhava Sarasvati 

 (Yoga Magazine, juli 2018.) 

spirantima je u životu neophodna 

božanska svetlost i inspiracija, da im 

pomogne na duhovnom putu. A đjoti 

aradhana, koja je jednostavno paljenje male 

sveće, je način da se prizove božansko u život 

aspiranta. To je vežba od pet minuta, koja se 

može raditi svakodnevno ili u  posebnom 

periodu kada se radi kao 

sadhana ili kao praksa 

kada se prisećamo 

transcedentalnog. 

Paljenjem plamena sa 

iskrenošću i osećanjem 

povezujete se sa 

sopstvenim izvorom 

božanske inspiracije.  

U mnogim religijama sveta, plamen sveće se 

vezuje za pojam svetlosti i božanskog. U 

hrišćanstvu simbol plamena predstavlja 

svetlost Hrista, a sveće se postavljaju na 

crkveni oltar tokom molitve.  

Tradicionalno se za paljenje plamena još iz 

vremena Veda, koristio 

dipak (kandilo, prim. 

prev.) od gline, 

mesinga, ili pak srebrni 

dipak. Dipak je posuda 

posebno napravljena  

za držanje ulja i fitilja 

od pamuka. Koristi se fitilj od prirodnog 

pamuka kao i prirodno ulje, kao što su ulje od 

slačice ili susama, maslinovo ili drugo biljno 

ulje. Ukoliko nemate uljani dipak, onda se 

mogu koristi i svećice u posudi. Ukoliko imate 

mirisne štapiće, možete i njih upaliti ili gorionik 

za eterično ulje, kako bi se prostor pročistio od 

negativnih misli i vibracija. Slatki, prirodni 

mirisi cveća ili drveća, opuštaju um i donose 

trenutnu pozitivnu promenu u čitav prostor.  

Vežba đjoti aradhana je veoma jednostavna. U 

prostoriji u kojoj radite sadhanu, ili u nekom 

mirnom delu doma, postavite i upalite 

pripremljeni dipak ili malu sveću. Možete 

upaliti plamen ispred fotografije svog gurua, 

svoje išta devate (ličnog božanstva, prim. 

prev.) ili bilo kog vašeg izvora inspiracije sa 

kojim želite da se povežete, sa puno 

poštovanja i ljubavi. Pošto upalite đjoti, upalite 

mirisni štapić, zatim izrecite molitvu 

zahvalnosti svom izvoru inspiracije, i potom 

sedite u miru nekoliko minuta. Đjoti možete 

ostaviti da se prirodno ugasi, za šta je potrebno 

nekoliko sati u 

zavisnosti od 

veličine posude. 

Prema vedskoj 

tradiciji, plamen 

simbolizuje 

 A 



Bihar Joga Klub 

 
večnost duše i stoga se on nikada ne gasi.  

Uočićete da prostorija u kojoj đjoti gori postaje 

mesto sadhane, okupano energijom mira i 

lepote; putem ovoga plamena počinjete da 

osećate i stvarate vezu između individualne 

svesti i kosmičke svesti. Na ovaj način počinjete 

da komunicirate i prizivate Božansko u svoj 

život.  

Akhanda đjoti aradhana 

Akhanda znači neprekinut, neprekidan. 

Akhanda đjoti aradhana je praksa u kojoj se 

đjoti održava konstantno upaljen danima, 

mesecima, a nekada čak i godinama. Akhanda 

đjoti u Đjoti Mandiru u Ganga Daršan Višva 

Jogapithu, (naziv arama Biharske škole joge u 

Indiji, Mungiru, prim. prev.) gori neprekidno 

od 1964. godine. Ljudi iz celog sveta dolaze 

kako bi videli taj 

akhanda đjoti. Svake 

godine, đjoti svojom 

svetlošću širi sve više 

lepote, mira i 

prosperiteta. 

U Ganga Daršan Višva 

Jogapithu, akhanda 

đjoti aradhana i đjoti 

aradhana se izvode i 

kao svakodnevna 

praksa, ali i u 

posebnim prilikama. 

Možda biste i vi želeli i 

da ovu praksu đjoti ili 

akhanda đjoti aradhanu 

radite kod svoje kuće, kako biste održali i 

ojačali svoju vezu sa ašramom i izvorom 

inspiracije.  

Ukoliko želite da sledite ovakvu tradiciju, kako 

biste održali živom svoju vezu i uspomenu na 

dragocene trenutke koje ste proveli sa 

najdivnijom osobom u svom životu, onda upalite 

jedan dipak u svom domu da neprekidno gori 24 

sata, između 5. i 6. u mesecu.  

 

To će biti vaša lična vežba kojom ćete održati 

živom svoju vezu sa ovim transcendentalnim 

bićem, koje nam je dalo svega u izobilju. Upalite 

sveću, ili lampu, upalite dipak kod kuće, ili gde 

god se nalazili, i posvetite par trenutaka 

razmišljajući o dragocenim trenucima koje ste 

proveli sa Šri Svamiđijem, i trenucima koji su vas 

inspirisali. 

—Svami Niranđanananda Sarasvati 
 

Đjoti aradhana u Ganga Daršanu 

• Svakog 5. i 6. dana u mesecu je 

Guru bhakti joga, dani kada se svi 

koji žive u ašramu, studenti joge kao 

i gosti ašrama, sećaju života, 

inspiracije i mahasamadhija Šri 

Svami Satjanande. Od 5-og u 

podne do 6-og uveče, pali se 

akhanda đjoti na svetim mestima 

u ašramu. Tokom ovog perioda 

upaljeni đjoti pojačava vezu sa Šri 

Svamiđijem, njegovim životom, 

učenjem i tradicijom. Upravo ova 

jednostavna praksa redovnog 

paljenja akhand dipka, će nastaviti 

da inspiriše aspirante u godinama 

koje dolaze. 

• Dva puta tokom godine za Navaratri,  

akhanda đjoti gori čitavih devet dana na 

svetim mestima ašrama. 

• Svake Purnime i Ekadašija, đjoti aradhana 



Bihar Joga Klub 

 
se izvodi pre pevanja Ramajane  i Bhagavad 

Gite. 

• Svako veče pri zalasku sunca, izvodi se 

posebna baštenska đjoti aradhana, za 

drveće i za sve statue božanstava  koji se 

nalaze u Satjam Udjan bašti. 

 

Od kada je počela đjoti aradhana u Ganga 

Daršan Višva Jogapithu, svi koji žive u ašramu 

su bili svedoci mnogih čudesa. Viđali su da 

dipak gori danima bez ulja, ili da gori uprkos 

vetru, kiši ili oluji. Ovi fenomeni ukazuju na 

vezu i komunikaciju između ašrama i 

božanskog. Pomažu nam da se setimo 

milosti koja prožima naše živote, koja jača 

našu veru, inspiriše nas i vodi.  

 

Čujem neku decu kako viču, smeju se, žagore. Ne vidim ih ali ih čujem. Ne 
mogu da vidim šta rade, ali čujem buku koju oni prave, kao iza neke 
zavese. Na isti način postoji neka buka u svima nama, iza zavese. Mi 
nismo u mogućnosti da je vidimo, ali je osećamo. Ta buka je um. To 
stvara nemir, anksioznost, uznemirenja. Ona odvlači pažnju i čini naš um 
podvojenim. Ta buka mora da se utiša. To je svrha, to je misija joge. 

Čak i kada biste promenili situaciju u životu, promenili kuću, stan, posao 
ili biznis, zemlju, gurua, sadhanu, muža ili ženu, sve dokle god se ne 
promenite i ne utišate to vrišteće derle u vama, nikada nećete doživeti 
mir ni radost, nikada nećete imati mira. Nema nikakve svrhe kriviti za to 
okolnosti u kojima ste, vaš posao, biznis, zdravlje, ženu, muža, račun u 
banci, ili vaše posede. Samo jedna stvar treba da se stavi na počinak, a to 
je um. Dhjana joga (meditacija) je najbliža moguća definicija koja opisuje 
jogu.  

Svami Satjananda (Odlomak iz članka Sayings of Paramahamsa, Yoga Magazine, novembar 

1995.)  



Bihar Joga Klub 

 

Kako sagraditi brod  
(Odlomak iz knjige „On the Wings of Swan”, VII tom) 

Svami Niranđanananda Sarasvati 

 (Yoga Magazine, avgust 2019.) 

 

apa predstavlja nešto što je već 

otkriveno. Ne možete da napravite 

mapu nečega što niste otkrili. Šta je 

moje otkriće? Šta je otkriće Svami Satjanande i 

šta su u tom smislu otkrili Ramana Maharši, Šri 

Aurobindo, Svami Vivekananda ili bilo ko drugi? 

To je bilo ispoljenje njihovog potencijala, a ne 

vašeg. Svami Satjananda je zbog svojih 

unutrašnjih potencijala došao do spoznaje. Svami 

Šivananda je zbog svojih unutrašnjih potencijala 

došao do spoznaje. Hrist je došao do spoznaje 

zbog svojih unutrašnjih potencijala. Prorok 

Mohamed je došao do spoznaje zbog svojih 

unutrašnjih potencijala. Guru Nanak i Ramana 

Maharši su došli ido spoznaje zbog svojih 

unutrašnjih potencijala.  

Dakle, mapa koju su oni napravili mi nećemo 

moći da koristimo. Oni mogu samo da nam daju 

neke grube smernice poput: „Ovako se gradi 

brod koji neće potonuti dok plovite neistraženim 

vodama“, to je sve. Važno je imati prava oruđa i 

pravu opremu, jer kada jednom započnete 

plovidbu, otkrićete sopstvene unutrašnje 

okeane: vaše unutrašnje vrtloge, vaše samskare, 

karme, radosti, patnje i vaše lične interpretacije.  

Oni možda jesu ili nisu bili u pravu, ali vi morate 

sami da nacrtate svoj put. Jedina moguća 

smernica za ovaj život je kako sagraditi brod.  

—Decembar, 2006.

Treba svako da se postara za sebe, da brine o svojoj sudbini. Svako 

treba sam sebi da bude svetlo. Svetlost ne dolazi spolja, nego je 

svetlost unutra. Samo uzaludno tražite svetlo napolju, takvo je 

vaše stanovište, ali ono nije tačno. Sopstvo je prosvetljeno, 

Sopstvo je blistavo i sjajno. Ako vam treba neko da vas vodi, u 

redu, ali ne vezujte se za gurua kao što što ste se vezanli za svoju 

ženu.  

Svami Satjananda 

 M 



Bihar Joga Klub 

 

Moja iskustva u jogi 

Sećanja 

Svami Kaivaljananda Sarasvati 

 (Yoga Magazine, juli 1999.) 

arma joga je odlična vežba za sve nas. Bez 

obzira da li je neko svami ili ne, da li ide na 

četvoro mesečni kurs, jednogodišnji kurs 

za diplomu ili je na postdiplomskim studijama, ili 

nekom drugom kursu. Ako posvetimo život 

nesebičnom služenju možemo pročistiti i svoje 

telo, i um i emocije i napredovati duhovno. 

Paramahamsađi je mnogo 

puta rekao da onaj ko živi u 

ašramu ne mora da radi 

sadhanu. Sadhana je za oni koji  

žive u svom domu i koji su puni 

dužnosti i odgovornosti. Ali 

kada živite u ašramu, karma 

joga treba da je glavna. Ako 

imate malo vremena onda 

radite asane, pranajamu, 

mantra đapu i drugo, ali to ne 

bi trebalo da obuzme čitav vaš 

život u ašramu. 

Naučite da budete sami 

Ima još jedna važna stvar koju nam je 

Paramahamsađi uvek govorio. Pre dve godine 

imao sam priliku da odem u Rikhiju i tada je to 

opet ponovio: „Ako uspete da u ašramu naučite 

da živite sami, i da se samo fokusirate na 

obavljanje svoje karma joge i na svoga gurua, 

preći ćete okean samsare.” To je test: Eka 

Niranđan! (Prevod sa hindu jezika: jedan je 

neokaljan, čist i savršen, odnosno, to znači da 

samu jednu stvar treba imati u glavi, prim. prev.) 

Mi nikada nećemo biti kao Paramahamsađi, ali 

možemo barem da napravimo jedan korak i 

možemo da uradimo barem jedan procenat 

onoga što on radi. Ako tako budemo radili, nikada 

nećemo biti nesrećni u ašramu. Uvek 

ćemo biti blaženi, srećni i zadovoljni. 

Druga stvar koju je Paramahamsađi 

rekao: „Do garbar”. (Do znači dva na 

hindu jeziku, prim. prev. Garbar 

znači ne valja, naopako, prim. prev.) 

Dva znači nestašluk. Kada imate 

vremena u ašramu vi pokušate da 

nađete prijatelja. Ali nešto će 

svakako krenuti po zlu. Sa jednom 

rukom ne možete da tapšete, sa dve 

možete. Zvuk se javlja samo ako ima 

dve posude. Ako ima jedan posuda, nema buke, 

nema svađe, nema borbe. S kim ćete se sva]ati 

ako ste sami, kad nema nikoga? To je tajna 

življenja u ašramu i isto tako u svetu među 

stotinama i hiljadama ljudi. Ako živite sami 

nećete imati nikakvih problema. 

Treće stvar koju je Paramahamsađi govorio: „Tin 

latpat”, što znači tri je već zapetljavanje. To su 

sve klasične reči. Ako ih se setite ovih reči i 

 K 



Bihar Joga Klub 

 
primenite ih u svakodnevnom životu, nikada vas 

neće uvući u poteškoće. Četvrto je rekao: „Ćar 

bantadhar”, a četiri je već haos. Ako vidite 

nekoga da je srećan i zadovoljan, znajte da ta 

osoba ume da živi sama i zna kako da sledi gurua. 

On ili ona nema ništa sa trećom osobom. Možda 

će biti teško u početku, ali ako uspete da to 

naučite promeniće vam se život. To je jedna moć 

mantre (mantra sidhi) zato što štagod da vam 

guru kaže, to će za vas biti kao mantra a mantra 

ima moć i snagu. Ona može da vam promeni 

pravac života. 

Karma joga 

Kada je Paramahamsađi živeo u Rišikešu, u 

ašramu nije bilo hrane, ni dobrih uslova za život, 

nikakvih pogodnosti. Morali su da donose vodu iz 

Ganga koji je bio oko kilometar i po udaljen od 

mesta na kome su gradili ašram. 

Od posteljine su imali samo po 

jedno ćebe i da biraju: ili da na 

njega legnu ili da se njime 

pokriju. Kada bismo samo jedan 

posto uradili šta je 

Paramahamsađi uradio, prešli 

bismo lako čitav okean samsara, 

sveta čula, ovozemaljskog sveta. Tako da uvek 

treba naglasiti značaj karma joge I sve što se radi 

neka se radi savršeno, posvećeno, sa ljubavlju i 

predanošću. 

Isto tako treba da radimo sve što se od nas traži. 

Kada sam ja 1970. godine došao u ašram na 

trogodišnji sanjasa trening kurs, prvo što su od 

nas tražili je da čistimo toalete. Mnogi su došli u 

ašram u želji za prosvetljenjem, samo-analizom, 

duhovnim razvojem i evolucijom, i kada im je 

rečeno da idu i čiste ve-ce vrlo su se uznemirili. 

Mnogi su i napustili ašram, ali oni koji su opstali 

shvatili su da i to može da se radi! 

U to vreme je Paramahamsađi nama pokazivao 

kako se čisti čučavac sa krpom i pepelom. Danas 

koristimo četke sa dugom drškom i njome samo 

zamahnemo par puta u krug! Ali tokom te tri 

godine sanjasa kursa, nismo imali sapuna ni za 

pranje tela ni ve-cea. Koristili smo osušeni mulj iz 

Ganga da se kupamo, a pepeo za toalete. To je 

bilo zaista divno vreme – čistili smo mnogo, ili 

radili u bašti ili kuhinji, potpuno predanog uma. 

To je bilo fantastično vreme. Ali karma joga je 

tema koju treba iskusiti a ne pričati o njoj. 

Rane godine života 
Ja mislim da je ovaj život nastavak prethodnog. 

Od ranog detinjstva, od kada sam imao četiri ili 

pet godina, moji roditelji su ustajali 

rano, između 3 i 4 ujutru i radili 

sadhanu, pevali mantre. U pet ujutru 

su odlazili u hram. Jednoga dana sam 

odlučio da idem sa njima. I ja sam 

ustajao rano i za mene je to bilo 

najbolje vreme od svih 24 sata. Moji 

roditelji su rekli: „Moraš da se 

okupaš pre nego što ideš u hram.” Ja sam se 

okupao i krenuo sa njima. U hramu je bio jedan 

svami, bio je visok i kada me je video, ustao je i 

otišao u svoju malu sobu i doneo neki specijalni 

prasad za mene. O, kako je bio ukusan! Mene je 

privukao i svami i hram. Svakoga dana, bez 

izuzetka ja bih išao tamo, ne zbog samo-

realizacije, nego zato što sam voleo te vibracije 

tamo, mantre i svetlo ranoga jutra. Najbolje od 

svega je bio specijalni prasadam koji mi je svami 

uvek davao. 



Bihar Joga Klub 

 
Moji roditelji su običavali da pozivaju svece i 

svamije u kuću. Ja sam prisustvovao njihovim 

satsanzima. Ponekad bi se održavao kirtan na 

kome bih i ja uveče prisustvovao.  Posle nekoga 

vremena u meni su se javila neka duhovna 

pitanja: „Ko je Bog i gde On živi? Ko je 

superioran? Ko je inferioran? Da li je Rama 

superioran? Da li je Šiva superioran? Kome od 

njih da odajem poštu i gde mogu da ga nađem?” 

Postavljao sam ta pitanja tim plemenitim ljudima, 

i oni bi mi govorili: „Dok ne nađeš svog gurua 

nećeš ništa naučiti.” Tako sam ja počeo da tražim 

svog gurua. 

Jednoga dana sam postao uznemiren. Prethodne 

noći, moj ujak koji je bio veliki tantrik, dao mi je 

sadhanu sa ciljem da nađem gurua. Ta sadhana 

je trebala da se radi noću. Pošto sam je obavio, 

postao sam veoma uznemiren. Molio sam se da 

ne ostanem u ovoj kući da živim, više nijedan 

jedini dan. Osećao sam da se približavam svom 

guruu i da će se dogoditi nešto jedinstveno koje 

će to dokazati. 

Pronalaženje gurua 

Tog istog dana je Svami Satjananda došao u naš 

grad i kada sam ga video, čuo, sreo, ja sam bio 

siguran da je on taj koji će me do kraja života 

voditi, bez ikakve sumnje, bez pitanja. Onda sam 

pomislio: „Kako bih ja mogao da živim kraj 

njega?” Ja tada nisam znao da on sprema 

trogodišnji sanjasa kurs 1970. On je primio na taj 

kurs 108 ljudi i ja sam bio među njima. Imao sam 

mnogo sreće! Nije mi bilo nimalo teško da 

napustim porodicu i dom jer sam bio srećan. Sve 

što mi se dotada dešavalo u životu me je 

pripremalo, tako da sam ja došao u Mungir. 

Ušao sam kroz malu kapiju koja je u to vreme bila 

obojena u zeleno. Sećam se svega do detalja! 

Kadgod zatvorim oči mogu da prizovem sećanju i 

vidim taj prvi momenat kada sam ušao u ašram 

kroz kapiju. Onda su me pozvali i odveli pred 

njega i to je bilo jedno nezaboravno iskustvo. On 

nije bio i on nije jedno obično ljudsko biće. Čitavo 

njegovo telo je zračilo nekom nebeskom snagom. 

Tako sam ja otpočeo da živim. Svaki dan kursa je 

bio poseban. Svaki sekund, svaki minut, svaki 

dan, svaki mesec, svaka godina – nije bilo ni 

jednog jedinog momenta koji nije bio izuzetan.  

Tada sam se plašio da se suočim sa 

Paramahamsađijem. Nisam znao zašto. To je bilo 

strahopoštovanje. Imao sam sam običaj da sedim 

iza njega. Jednoga dana bio sam vrlo bolestan i 

nije mi nikako bivalo bolje. Toga dana me je 

pozvao da sednem ispred njega i to sam i učinio. 

Pogledao me je i ja sam pogledao njega, i to je 

bilo to. Vidite, guru je tako veliki, da ako razvijete 

veru u njega, to će postati jedna pozitivna sila u 

vama. Um gurua je um bez konfuzije, bez primisli. 

Ako bismo mi uspeli to da postignemo, onda 

bismo svakodnevno doživljavali čuda. Čudo znači 

nešto što običan um ne može da pojmi ni razume. 

Ja sam video po načinu na koji me je gledao da 

sam izlečen i sledećeg momenta sam se već 

osećao bolje. Moj život je pun takvih iskustava. 

Živite u sadašnjosti 
Glavno učenje koje sam primio od 

Paramahamsađija je kako da živim u sadašnjem 

trenutku. Kada bismo naučili da živimo u 

sadašnjosti, i pozitivno prihvatali ono što imamo 

danas, prihvatali ljude oko sebe, cenili stvari koje 

imamo, to je onda najbolje moguće. Tada 

možemo da prevaziđemo i vreme i prostor. Imali 



Bihar Joga Klub 

 
bismo vrlo visoka iskustva kada bismo mogli da 

uživamo u sadašnjem trenutku. To je najvažnije 

učenje koje većina ljudi propusti jer stalno misli o 

budućnosti i prošlosti, ne o sadašnjosti. 

Kada se kurs završio, Paramahamsađi me je pitao 

tri ili četiri puta: „Da li bi želeo da ideš u 

inostranstvo da podučavaš jogu? Ja sam 

odgovarao: „Ne bih, plašim se one velike ptice 

što leti po nebu. Ja sam srećan ovde sa vama.” Ja 

sam se bojao da idem bilo gde. Peti put je rekao: 

„Moraš da ideš zato što ja znam gde učenik može 

najbolje da napreduje, gde učenik najbolje može 

da potroši svoje samskare i kako da napreduje. 

Ako učenik ima kvalitete, onda bi trebao da ih 

podeli sa drugima.” 

Pošto je Paramahamsađi bio doneo tu odluku, ja 

sam postao vrlo nervozan jer nisam uopšte čitao 

knjige. Čak i do dan danas ja nisam pročitao 

nijednu od njegovih knjiga, možda tu i tamo 

pokuju rečenicu. Znao sam da su u inostranstvu 

ljudi dobro obavešteni i načitani. Šta ja mogu da 

im kažem kad nisam pročitao nijednu knjigu? To 

je bio najveći uzrok mog straha i nervoze.  

Poslednjeg dana m je pozvao i rekao mi: „Jesi li 

spreman?” Rekao sam: „Da Svamiđi,” ali moj puls 

je udarao brzo, svom snagom. Znate, učenik ne 

može da sakrije ništa od svoga gurua! Ne možete 

sakriti ni svoje misli, ni želje, ni emocije, ljubav i 

mržnju. Vi ste jednostavno transparentni. On 

može da vidi sve u vama, skroz naskroz. Tako da 

je on znao koliko sam ja nervozan. Rekao je: 

„Donesi svoju torbu. Hoću da vidim šta nosiš.” 

Moja torba je bila puna knjiga jer sam ja mislio: 

„Jednoga dana ću imati malo vremena da ih 

iščitam i onda ću moći da govorim o njima.” On 

mi nije dopustio da ponesem nijednu jedinu 

knjigu! Rekao je: „Ono što imaš je dovoljno za 

tebe, a dovoljno će biti i za njih. Njima ne trebaju 

knjige. Tebi ne trebaju knjige.” Uputio mi je jedan 

poseban pogled koji je prodro u moje nesvesno, 

podsvesno, supersvesno i prodro kroz svaki sloj 

svesti, sve do dubina moga srca. Rekao je: „Ja ću 

biti sa tobom. Ništa ne brini.” To je bio tako 

poseban momenat. 

Postanite instrument 

Tako sam ja otišao u Kolumbiju. Ostao sam tamo 

neprekidno čitavih deset godina i nije prošao 

nijedan dan a da nisam osećao njegovo prisustvo. 

On je tada bio sa mnom, i on je sada sa mnom. 

Guru je kosmička sila i kada je on sa vama, vi 

možete da uradite fantastične stvari. Možete da 

uradite stvari za koje ni ne znate da možete da ih 

uradite. Možete da postanete kao Hanuman. 

Kada postanete instrumentom, onda više ništa 

nije nemoguće. Ja sam išao u mnoge gradove da 

držim predavanja a nikada nisam imao vremena 

da spremim svoje predavanje. Samo sam pre 

nego što bih otpočeo sa predavanjem zatvorio 

oči, setio se Paramahamsađija i rekao: „Ti si sad 

jedina osoba, jedina sila koja mi može pomoći 

zato što ti znaš da ja ništa ne znam – i ako mi ti 

ne pomogneš onda je to tvoj problem, jer ja tebe 

ovde predstavljam.” Onda bi sila došla. Ja stvarno 

ne znam kako sam ja uspevao toliko toga da 

izgovorim, a da se čak ničega od toga ne sećam. 

To je bio zaista lep period. Onda sam se vratio u 

Indiju na trinaest godina. Posle trinaest godina 

provedenih u Dhanbad ašramu, ponovo sam 

poslat u Kolumbiju na tri godine i sada sam se 

vratio u Mungir.  



Bihar Joga Klub 

 

SATJANANDA  KRIJA  JOGA  TRENING 

 
  

 

Satyananda Yoga™ kao sistem progresivnog i integrisanog napretka odvija se u tri faze. Prva je 
fizičko vežbanje određenih tehnika, druga je proces otkrivanja sebe kao ličnosti, a treća je 
buđenje sopstvenih kreativnih potencijala u najširem smislu. Trening u ovakvoj integralnoj, 
klasičnoj jogi je obeležje Biharske škole joge i oličen je u konceptu Joga čakre.  
 
Ovde čakra označava točak koji ima šest paoka i oni predstavljaju šest osnovnih grana joge. One 
su podeljene na takozvanu spoljašnju (bahiranga) jogu koja služi samousavršavanju, i unutrašnju 
(antaranga) jogu koja nam omogućava da se duhovno ispoljimo. Spoljašnja joga  vam pomaže da 
poboljšate svoje telo, um, izraz vaših čula, i vaše ponašanje. Ona obuhvata hata, rađa i krija jogu. 
 
Prvo iskustvo joge je fizičke prirode (hata joga), drugo je mentalne prirode (rađa joga), a treće 
iskustvo je psihičke i duhovne prirode i doživljava se kroz krija jogu. U ovoj fazi fokus je na 
buđenju urođenih potencijala i sposobnosti koje trenutno, i pored napora uloženih u prve dve 
faze, još uvek spavaju u dubini naše psihe. Naučna istraživanja pokazuju da koristimo manje od 
deset procenata mozga i njegovih mogućnosti. Način da se korišćenje urođenih potencijala 
poveća jeste krija joga. 
 
Tehnike Krija joge koje se podučavaju u Satyananda Yoga™  sistemu preneo je iz drevnih izvora 
joge i tantre Svami Satjananda Sarasvati. Ovaj program je, uz sistem Paramahamsa Joganande, 
jedan od dva sistema krija joge koji su danas široko prihvaćeni u svetu. Ova nauka potiče iz 
davnina, držana je u tajnosti, i vremenom se dodatno razvila kroz iskustvo i praksu. 
Termin krija označava aktivnost ili pokret, i odnosi se na aktiviranje ili kretanje svesti.  
 
Krija takođe označava tehniku, praksu koja dovodi do jedinstva svih dimenzija ličnosti, što je 
krajnji rezultat rada Krija joge. Njena specifičnost i vrednost ogleda se u tome što ona od 
aspiranta ne zahteva da se direktno konfrontira sa sopstvenim umom. Veoma je teško sagledati 
sopstveni um u potpunosti i staviti ga pod kontrolu. Prakse krija joge ne bave se umom i 
njegovim nebrojenim sadržajima, već ovaj duhovni put zapravo zaobiđe um, podstičući aktivnost 
i buđenje svesti. Ovim procesom sve dimenzije ličnosti bivaju uravnotežene i mogu da ispolje 
svoj potencijal u potpunosti. Rezultat je duhovni razvoj kroz ispoljenje kreativnosti u svim 
sferama života. 



Bihar Joga Klub 

 

Krija joga sastoji se od tri dela: pratjahara krije (umirenje uma), dharana krije (koncentracija) i 
dhjana krije (meditacija). Aspirant prolazi kroz različita stanja uma, od pratjahare kroz dharanu 
do dhjane, i krajnji rezultat je celovita svesnost. 
 

Ovaj program namenjen je ozbiljnim aspirantima. Krija joga je napredna grana joge i da bi se sa 
njom započelo potrebno je određeno iskustvo u radu hata i rađa joge Trening u krija jogi je 
trogodišnji program i od polaznika se očekuje da budu redovni u svojoj praksi, da bi mogli da 
nastave sa narednim fazama treninga. Samo ozbiljni aspiranti spremni da se posvete sadhani 
(redovnoj praksi od oko 30 minuta dnevno) bi trebalo da se prijave za ovaj program. 
 

Krija joga trening vodi Svami Mudrarupa Sarasvati, direktor i član Upravnog odbora evropske 

„Satjananda joga akademije“ (SYAE).   

 

 

 KRAJ  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Bihar Joga Klub 

 

 

 



Bihar Joga Klub 

 

 

 


